

مترجم: جابر رضواني



.



مؤلف : على بن ابراهيم قمى ناشو : انتشارات بنى الزّهواء (عليها السلام)

لیتوگرافی ، چاپ و صحافی : سبحان / جزایری

شمارگان : ۲۰۰۰ دوره

نوبت چاپ : اوُل ۱۳۸۸

قیمت : ۶۲۰۰ تومان شابک : ۴- ۱۱ - ۵۰۵۲ - ۶۰۰ - ۹۷۸

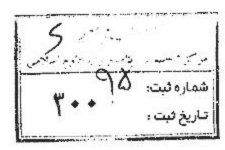
شابک دوره: ۷ - ۱۰ - ۵۰۵۲ - ۶۰۰ - ۹۷۸

بني الزّهراء (٣٠ ١١٥٥)

چاپ و نشر و توزیع دفتر مرکزی :

دفتر موکزی : قم ، میدان شهداء ، خیابان معلّم، بعد از آداره برق، طبقه فوقاتی چاپ وفا

تلفُن: ۷۸۲۱۷۵۲ - ۷۸۳۶۳۰ - ۲۵۱۷۷۲۲۵۲ و ۲۵۱۷۳۲۸۵۵۸ معینی) معراه: ۲۵۱۷۳۶۲۱۵۲ (معینی)







| پیشگفتار                                                  |
|-----------------------------------------------------------|
| تفسير سورة نجم                                            |
| ۵۳ - سورهٔ نجم در مکه نازل شده و دارای ۶۲ آیه است۱۷       |
| حضرت على المُنْ با پيامبر اللَّهُ اللَّهُ در هفت جا بود   |
| وزارت على النِّالِج در آسمانها نوشته شده است              |
| شهر بصره                                                  |
| Go-100/1825-185/                                          |
| تفسير سورة قمر                                            |
| ۵۴ – سورهٔ قمر در مکه نازل شده و دارای ۵۵ آیه است ۳۵      |
| معجزهٔ شق القمرمعجزهٔ شق القمر                            |
|                                                           |
| تفسير سورة الرحمن                                         |
| ۵۵ - سورهٔ الرحمن در مدینه نازل شده و دارای ۷۸ آیه است ۴۷ |
|                                                           |
| تفسير سورة واقعه                                          |
| ۵۶ – سورهٔ واقعه در مکه نازل شده و دارای ۹۶ آیه است ۶۱    |

| ع ترجمهٔ تفسیر قمی / ج ۵                                       |
|----------------------------------------------------------------|
| فضيلت پيامبر ﷺ و على اللَّهِ و حمزه و جعفر                     |
| تفسير سورة حديد                                                |
| ۵۷ - سورهٔ حدید در مدینه نازل شده و دارای ۲۹ آیه است۷۵         |
| گفتگوی بین پزید و علی بن الحسین الیالی۸۴                       |
| تفسير سورهٔ مجادله                                             |
| ۵۸ – سورهٔ مجادله در مدینه نازل شده و دارای ۲۲ آیه است۷۸       |
| اولين ظهار در اسلاممانين ظهار در اسلام                         |
| تعویدی جهت خواب بد دیدن٩٥                                      |
| آیهای که جز علی النگار کسی دیگر به آن عمل نکرد۹۹               |
| تفسير سورة حشر                                                 |
| ۵۹ - سورهٔ حشر در مدینه نازل شده و دارای ۲۴ آیه است. ۱۰۵       |
| کوچ دادن بنینضیر از مدینه                                      |
| تفسير سورة ممتحنه                                              |
| ۶۰ - سورهٔ ممتحنه در مدینه نازل شده و دارای ۱۳ آیه است. ۱۱۷۱۷۰ |
| تفسير سورة صف                                                  |
| ۶۱ - سورهٔ صف در مدینه نازل شده و دارای ۱۴ آیه است. ۱۲۹ ۱۲۹    |

| لب | مطا | ست | فهر |
|----|-----|----|-----|
| -  |     |    | ~   |

| ¥2.  |      | **    |
|------|------|-------|
| حمعه | سورة | بعسير |
|      |      |       |

| 177 | است | ۱۱آبه | و دارای ۱ | نازل شده | ر مدینه | جمعه د | ۶ – سورۀ | ۲ |
|-----|-----|-------|-----------|----------|---------|--------|----------|---|
|     |     | 44    |           |          | *       |        |          |   |

### تفسير سورة منافقون

| ارای ۱۱ آیه است۱۴۵ | ۶۲ – سورهٔ منافقون در مدینه نازل شده و د |
|--------------------|------------------------------------------|
| 149                | سخن عبدالله بن أبي                       |

#### تفسير سورة تغابن

| رای ۱۸ آیه است۱۵۵ | مدينه نازل شده و | ۶۴ - سورهٔ تغاین در |
|-------------------|------------------|---------------------|
|-------------------|------------------|---------------------|

#### تفسير سورة طلاق

| 184 | و دارای ۱۲ آیه است | للاق در مدینه نازل شدّه | ۶۵ – سورهٔ ط |
|-----|--------------------|-------------------------|--------------|
| 188 |                    |                         | احكام طلاق.  |

#### تفسير سورة تحريم

| 177 | شده و دارای ۱۲ آیه است | مدينه نازل | ۶۶ – سورهٔ تحریم در ، |
|-----|------------------------|------------|-----------------------|
| ١٧۶ |                        | به حقصه    | راز گفتن پیامبر ﷺ     |

#### تفسير سورة ملك

۶۷ – سورهٔ ملک در مکه نازل شده و دارای ۳۰ آیه است..........

| تفسير سورة قلم                                            |
|-----------------------------------------------------------|
| ۶۸ – سورهٔ قلم در مکه نازل شده و دارای ۵۲ آیه است         |
| قلم چيست؟                                                 |
| گناه از رزق محروم میکند                                   |
| تفسير سورة الحاقه                                         |
| ۶۹ – سورهٔ الحاقه در مکه نازل شده و دارای ۵۲ آیه است۲۰۹   |
| تقسير سورة معارج                                          |
| ۷۰ – سورهٔ معارج در مکه نازل شده و دارای ۴۴ آیه است۲۱۹    |
| مُرْمِّتَ تَقْسِيرُ سُورُةً نُوح                          |
| ۷۱ – سورهٔ نوح در مکه نازل شده و دارای ۲۸ آیه است ۲۲۹ ۲۲۹ |
| تفسير سورة جن                                             |
| ۷۲ – سورهٔ جن در مکه نازل شده و دارای ۲۸ آیه است۲۳۷       |
| تفسير سورة مزمل                                           |
| ۷۳ - سورهٔ مزمل در مکه نازل شده و دارای ۲۰ آیه است۲۴۹     |
|                                                           |

تفسير سورة مدثر

۷۴ - سبورهٔ مدثر در مکه نازل شده و دارای ۵۶ آیه است.....۷۲

| 9   | فهرست مطالب                                                                                    |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۶۲ | رنگ به رنگ شدن کافران از شنیدن آیات قرآن                                                       |
| ۲۷۱ | تفسیر سورهٔ قیامت<br>۷۵ - سورهٔ قیامت در مکه نازل شده و دارای ۴۰ آیه است                       |
| است | تفسیر سورهٔ دهر (انسان)<br>۷۶ – سورهٔ دهر (انسان) در مدینه نازل شده و دارای ۳۱ آیه ا           |
| YA9 | تفسیر سورهٔ مرسلات<br>۷۷ – سورهٔ مرسلات در مکه نازل شده و دارای ۵۰ آیه است.<br>تفسیر سورهٔ نبأ |
| Y9V | ۷۸ - سورهٔ نبأ در مکه نازل شده و دارای ۴۱ آیه است                                              |
| ۳۰۵ | تفسیر سورهٔ نازعات<br>۷۹ - سورهٔ نازعات در مکه نازل شده و دارای ۴۶ آیه است                     |
| ۳۱۳ | تفسیر سورهٔ عبس<br>۸۰ – سورهٔ عبس در مکه نازل شده و دارای ۴۲ آیه است                           |
|     | تفسير سورة تكوير                                                                               |

۸۱ - سورهٔ تکویر در مکه نازل شده و دارای ۲۷ آیه است. ..... ۳۲۳

| ترجمهٔ تفسیر قمی /ج ۵                        | ١٠            |
|----------------------------------------------|---------------|
| 771                                          | كوه قاف       |
| تفسير سورة انفطار                            |               |
| فطار در مکه نازل شده و دارای ۱۹ آیه است۳۳۳   | ۸۲ - سورهٔ ان |
| تفسير سورة مطفقين                            |               |
| طففین در مکه نازل شده و دارای ۳۶ آیه است     | ۸۳ - سورهٔ م  |
| تفسير سورة انشقاق                            |               |
| شقاق در مکه نازل شده و دارای ۲۵ آیه است ۳۴۹  | ۸۴ – سورهٔ ان |
| تفسير سورة بروج                              |               |
| روج در مکه نازل شده و دارای ۲۲ آیه است ۳۵۷   | ۸۵ – سورهٔ ب  |
| صحاب اخدود                                   | كشته شدن ا    |
| تفسير سورة طارق                              |               |
| لمارق در مکه نازل شده و دارای ۱۷ آیه است ۲۶۵ | ۸۶ - سورهٔ ه  |
| تفسير سورة اعلى                              |               |
| علی در مکه نازل شده و دارای ۱۹ آیه است۳۷۱    | ۸۷ - سورۀ ا   |

| غاشيه | سورة | تفسير |
|-------|------|-------|
|       |      |       |

| TVV.    | ه است | دارای ۲۶ آد | که نازل شده و | ة غاشيه در ه | ۸۸ – سو ر |
|---------|-------|-------------|---------------|--------------|-----------|
| 1 1 1 . |       |             | ,             | J            |           |

#### تفسير سورة فجر

| ۳۸۵ | نازل شده و دارای ۳۰ آیه است | ۸۹ - سورهٔ فجر در مکه ن |
|-----|-----------------------------|-------------------------|
| 791 | ط                           | چگونگی جهنم و پل صرا    |

#### تفسير سورة بلد

۹۰ - سورهٔ بلد در مکه نازل شده و دارای ۲۰ آیه است. ...... ۳۹۵

## تفسير سورة شمس

۹۱ - سورهٔ شمس در مکه نازل شده و دارای ۱۵ آیه است......۹۱

#### تفسير سورة ليل

۹۲ - سبورهٔ لیل در مکه نازل شده و دارای ۲۱ آیه است..... ۴۰۹

#### تفسير سورة ضحى

۹۳ – سورهٔ ضحی در مکه نازل شده و دارای ۱۱ آیه است..... ۴۱۷

#### تفسير سورة انشراح

۹۴ - سورهٔ انشراح در مکه نازل شده و دارای ۸ آیه است...... ۴۲۳

| تفسير سورة تين                                           |
|----------------------------------------------------------|
| ۹۵ - سورهٔ تین در مکه نازل شده و دارای ۸ آیه است۲۲۷      |
| تفسير سورة علق                                           |
| ۹۶ - سورهٔ علق در مکه نازل شده و دارای ۱۹ آیه است۴۳۱     |
| تفسير سورة قدر                                           |
| ۹۷ - سورهٔ قدر در مکه نازل شده و دارای ۵ آیه است۴۳۷      |
|                                                          |
| تفسير سورة بينه                                          |
| ۹۸ – سورهٔ بینه در مدینه نازل شده و دارای ۸ آیه است۴۴۱   |
| تفسير سورهٔ زلزال                                        |
| ۹۹ – سورهٔ زلزال در مدینه نازل شده و دارای ۸ آیه است۹۰   |
| تفسير سورة عاديات                                        |
| ۱۰۰ – سورهٔ عادیات در مکه نازل شده و دارای ۱۱ آیه است۴۵۱ |
| غزوة ذات السلاسل                                         |
| تفسير سورة قارعه                                         |
| ۱۰۱ - سورهٔ قارعه در مکه نازل شده و دارای ۱۱ آیه است ۴۶۳ |

| تكاث | 5  |   | تفسير |
|------|----|---|-------|
|      | ٠. | , |       |

۱۰۲ - سورهٔ تکاثر در مکه نازل شده و دارای ۸ آیه است......

#### تفسير سورة عصبر

۱۰۳ - سورهٔ عصر در مکه نازل شده و دارای ۱ آیه است...... ۴۷۱

#### تفسير سورة همزه

۱۰۴ – سورهٔ همزه در مکه نازل شده و دارای ۹ آیه است........ ۴۷۵

### تفسير سورة فيل

۱۰۵ - سورهٔ فیل در مکه نازل شده و دارای ۵ آیه است......... ۴۷۹

#### تفسير سورة قريش

۱۰۶ – سورهٔ قریش در مکه نازل شده و دارای ۴ آیه است. ..... ۴۸۳

#### تفسير سورة ماعون

۱۰۷ - سورهٔ ماعون در مکه نازل شده و دارای ۷ آیه است....... ۴۸۷

#### تفسير سورة كوثر

۱۰۸ – سورهٔ کوثر در مکه نازل شده و دارای ۳ آیه است......۴۹۱

| تفسير سورة كافرون                                                  |
|--------------------------------------------------------------------|
| ۱۰۹ - سورهٔ کافرون در مکه نازل شده و دارای ۶ آیه است۲۹۵            |
|                                                                    |
| تفسير سورة نصر                                                     |
| ۱۱۰ - سورهٔ نصر در مکه (مدینه) نازل شده و دارای ۳ آیه است ۴۹۹      |
| تاكيد پيامبر ﷺ بر ولايت حضرت على الله الله على المالية ٥٠١         |
|                                                                    |
| تفسير سورة لهب                                                     |
| ۱۱۱ - سورهٔ لهب در مکه نازل شده و دارای ۵ آیه است. ۵۰۳ سرهٔ لهب در |
|                                                                    |
| Ni It was in                                                       |
| تفسير سورة اخلاص                                                   |
| ۱۱۲ - سورهٔ اخلاص در مکه نازل شده و دارای ۵ آیه است ۵۰۷            |
|                                                                    |
| تفسير سورة فلق                                                     |
| ۱۱۳ - سورهٔ فلق در مکه نازل شده و دارای ۵ آیه است۱۱۰               |
|                                                                    |
| تقسير سورة ناس                                                     |
| ۱۱۴ – سورهٔ ناس در مکه (مدینه) نازل شده و دارای ۶ آیه است۱۵        |
| ٨٢١ - ١: :                                                         |

### پیشگفتار

تفسیری را که در پیش روی دارید ترجمهٔ تفسیر علی بن ابراهیم قمی است؛ تفسیری که از بدو تولد تا به امروز مورد استفاده تمام مفسران شیعه شده و حتی بعضی از این بزرگواران تمام آن را در ذیل آیات تفسیری خود ذکر کرده اند و نیز علامهٔ مجلسی اشه هم در دائرة المعارف بزرگ شیعه یعنی بحار الانوار آن را در جای جای کتاب شریفش نقل کرده است.

حال که ترجمهٔ این کتاب شریف با عنایت آلهی و لطف آقا امام زمان روحی و ارواح المومنین لتراب مقدمه الفداء به پایان رسیده و آمادهٔ چاپ در پنج جلد گردیده است ضروریست که نکاتی را دربارهٔ آن توضیح دهم:

 ۱. نسخهٔ مورد ترجمهٔ ما چاپ دارالکتاب جزائری است که با تصحیح و تعلیقه و مقدمهٔ علامه حضرت آیةالله سید طیّب جزائری (حفظه الله) است.

 ۲. با توجه به آیات و ترجمه آن و نیز تحقیقات پاورتی و منابعی که از این تفسیر استفاده کردهاند ترجمه تفسیر را به پنج جلد رسانده است.

۳. عمده تحقیقات پاورقی ما از کتابهای روائی روی بحارالانوار و از کتب تفاسیر روی تفسیرهای برهان، صافی و نورالثقلین و نیز بعضی از کتابهای پراکنده بوده است که اگر تمام کتابهای تفاسیر را نقل میکردیم حجم کتاب را به بیش از این که هست می رساند.

۴. ترجمه جلد اول در دو جلد آماده شده که منابع تحقیقاتی را در پایان جلد دوم آوردهایم؛ و ترجمه جلد دوم عربی نیز در سه جلد آماه شده که منابع

تحقیقاتی آن را نیز در پایان جلد پنجم آوردهایم.

۵. تفسیر قمی شامل تمام سوره های قرآن است امّا شامل تمام آیات نمی باشد و لذا برای سهولت فارسی زبانان، ما قبل از آیات تفسیری آیهٔ مورد نظر با ترجمه اش را با قلمی مجزا از قلم متن و با فونتی نازک آورده ایم تا خوانندهٔ گرامی قبل از تفسیر به آیه و ترجمهٔ آن دست رسی داشته باشد و با هیچ مشکلی روبرو نگردد.

۶. چون این ترجمه اولین ترجمهای است که از تفسیر قمی شده یقیناً خالی از اشکال نیست و لذا از خوانندگان گرامی عاجزانه درخواست میکنم که در هنگام مشاهدهٔ سهوالقلمی آن را با دیدهٔ اغماض بنگرند و آن را بر این عاصی مخشند.

در پایان از همهٔ کسانی که ما را از پیشنهادهای خود بیبهره نگذاشتند و نیز کسانی که ما را در مقابله تایپی یاری کردهاند صمیمانه تقدیر و تشکر میکنم خصوصاً از حضرت حجة الاسلام و المسلمین حاج امیرآقا جزائری (حفظه الله) که اگر پیگیریهای مخلصانهٔ ایشان بعد از پیشنهاد ترجمهٔ این تفسیر قیم نبود شاید تا حال این ترجمه به سرانجام نرسیده بود.

و همچنین از خداوند منّان درخواست عاجزانه دارم که ما را از قرآن جدا نکند و دست ناتوان ما را از تمسک جستن به قرآن ناتوان نگرداند چرا که اگر لطف و عنایت الهی شامل حال ما نباشد در دنیا و آخرت بدبخت و روسیاه خواهیم بود.

خداوندا تو را سوگند میدهیم به حق قرآن آنی ما را از قرآن و تمسک جستن به آن جدا مگردان.

خداوندا تو را سوگند مىدهيم به حق قرآن آنى ما را از قرآن ناطق آقا اميرالمومنين الله دور مگردان.

# تفسير سورة نجم



۵۳ – سورهٔ نجم در مکه نازل

شده و دارای ۶۲ آیه است.



.

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

وَ النَّجْمِ إِذًا هَوَىٰ (١)

مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَ مَا غَوَىٰ (٢)

وَ مَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ (٣)

إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحىٰ (۴)

عَلَّمَهُ شَديدُ الْقُوىٰ (۵)

ذُو مِرَّةٍ فَاسْتَوىٰ (٦)

وَ هُوَ بِالْأُفُقِ الْأَعْلَىٰ (٧)

ثُمَّ دَنَا فَتَكَلَّى (٨)

فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنيٰ (٩)

ا ـ و سوگند به ستاره هنگامی که فرود آید.

٢ ـ كه هركز صاحب شما (محمّد عَيْدُولهُ) در انحراف و كمراهى نبوده است.

۳\_و هرگز از روی هوای نفس سخن نمیگوید.

۴ که سخن او چیزی جز وحیای که بر او میشود نیست.

۵\_کسی که قدرت عظیمی دارد بر او تعلیم میکند.

ع\_ همان كسي كه اقتدار كاملي دارد، بس تسلط يافت.

٧\_و او در افق اعلا بود.

٨ ـ سپس نزديک و نزديک تر آمد.

٩\_ تا آنكه فاصلهٔ او به اندازهٔ دو كمان يا كمتر از آن شد.

﴿ وَ النَّجْم إِذَا هُوى ﴾ مراد از نجم رسول خدا عَيَّا الله است.

﴿إِذَا هُويُ ﴾ هنگامی که به آسمان برده شدم که در هوا بود. و این رد بر کسانی است که معراج را منکر می شود؛ و این آیه سوگند به رسول خداست و این فضیلتی برای رسول خدا مَنْ الله نسبت به سائر پیامبران است؛ و جواب قسم این آیه می باشد: ﴿مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَ مَا غَوىٰ \* وَ مَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوىٰ \* یعنی با هوی و هوس سخن نمی گوید.

﴿إِنْ هُوَ ﴾ يعني قرآن.

﴿ إِلاَّ وَحْيُ يُوحِيٰ \* عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُويٰ \* يعني خداوند عز و جل.

﴿ ذُو مِرَّةٍ فَاسْتُوىٰ ﴾ يعنى رسول خدا عَيَالِلْهُ .

یاسر از امام رضال الله و ایت میکند که فرمود: خداوند هیچ پیامبری نفرستاد مگر با قدرت و غضب بدون اینکه افراط و تفریط داشته باشند. ا

﴿ وَ هُوَ بِالْأُفُقِ الْأَعْلَىٰ ﴾ يعنى رسول خدا عَيْظِيُّهُ .

﴿ ثُمَّ دَنًّا ﴾ يعنى سپس رسول خدا عَيَالِيَّ به پروردگارش نزديك شد.

﴿فَتَدَلِّي ﴾ فرمود: اين آيه ﴿ثم دنا فتدانى ﴾ نازل شده است.

﴿ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ ﴾ فرمود: از جانب خدا بود همچنانكه بين دسته كمان تا گوشهٔ برگشتهٔ آن.

بحار الانوار، ۱۱، ص ۶۴ ؛ قصص الانبیاء جزائری، ص ۹ ؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۲ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۴۳

﴿ أَوْ أَدْنَىٰ ﴾ يعنى از نعمت و رحمتش، فرمود: بلكه نزديكتر از آن. ﴿ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْحَىٰ ﴾ فرمود: وحى رو در رو بود. ا

امام باقرطی در معنای آیه ﴿مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَ مَا غَویٰ ﴾ فرمود: یعنی دربارهٔ علی لی گراه نشد و به خطا هم نرفت و از روی هوی و هوس هم سخن نمی گوید و هرچه می گوید همه از جانب وحی است. ۲

سپس فرمود: ﴿عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوىٰ﴾ سپس به او اذن داد و با سرعت به آسمان رفت.

و فرمود: ﴿ ذُو مِرَّةِ فَاسْتَوىٰ ﴿ وَ هُو بِالْأَفْقِ الْأَعْلَىٰ ﴾ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى [فتدانى] ﴿ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ بين لفظ وحسى و بين شنيدن محمد تَنَيَّا اللهُ فاصله اى به اندازة زه كمان و چوب آن بود (يعنى اين قدر نزديك بود).

فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْحَىٰ (١٠)

مَا كَذَبَ الْقُؤادُ مَا رَأَىٰ (١١).

أَ فَتُمَارُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرِىٰ (١٢)

وَ لَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ (١٣)

عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهِيٰ (١٤)

عِنْدَها جَنَّةُ الْمَأْوِيٰ (١٥)

إِذْ يَغْشَى السَّدْرَةَ مَا يَغْشَىٰ (١٦)

مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَ مَا طَغَىٰ (١٧)

لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرِيٰ (١٨)

۱. نورالثقلين، ج ۵، ص ۱۴۸

۲. نورالثقلين، ج ٥، ص ١٤٤؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٣٤٢

۱۰ \_ پس (خداوند) به سوی بندهاش وحی فرمود آنچه را که وحی کرد.

11 \_ أنجه كه قلب او ديد أن را تكذيب نكرد.

۱۲\_آیا با او دربارهٔ آنچه راکه (در شب معراج) دیده مجادله میکنید؟

۱۳ ـ و به تحقيق بار ديگر هم او را مشاهده كرد.

١٢ ـ نزد سدرة المنتهى.

10 \_ كه جنت المأوى در أنجاست.

۱۶ ـ هنگامی که سدره را چیزی پوشانده بود.

۱۷ چشم او از دیدن منحرف نشد و سرکشی نکرد (بلکه تمام حقیقت را مشاهده کرد).

۱۸ \_به تحقیق گوشهای از آیات بزرگ پروردگارش را دید.

﴿فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْحَىٰ ﴾

از رسول خدا تَهَا دربارهٔ آن وحی سوال شد، فرمود: خداوند به من وحی نمود که علی آقای وصیین و مؤمنین و پیشوای پرهیزگاران و امام گروه مبارکی میباشد و اول خلیفه ای است که پیامبر تَهَا او را به عنوان جانشین خویش گذاشت کروهی در وسط سخن پیامبر پریده و گفتند: آیا این جانشینی از جانب خداوند است یا از سوی رسولش، پس خداوند به رسولش فرمود: به آنها بگو: ﴿ مَا كَذَبَ الْقُوادُ مَا رَأَیُ \* آنچه که قلب او دید آن را تکذیب نکرد.

سپس آنها را رد کرده و فرمود: ﴿أَفَتُمْارُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرىٰ ﴾ آيا با او دربارهٔ آنچه را که (در شب معراج) ديده مجادله ميکنيد؟

سيس رسول خدا عَيْدُ به آنها فرمود: از جانب خداوند منصوب شدم تا

١. بحار الانوار، ج ١٨، ص ٢٠٤

على را بخلافت منصوب نمايم و به مردم بگويم كه بعد از من على ولى آنها است و او بمنزلهٔ كشتى نوح است كه هر كس به آن تمسك جست نجات يافت و هر كس از آن دورى نمود غرق شد. ا

﴿ وَ لَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أَخْرى ﴾ مىفرمود: يعنى محمد وحى را بار ديگر ديد.

﴿عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهِيٰ﴾ آن درختي است كه شيعيان در بهشت زير آن به گفتگو مينشينند.

سپس خداوند فرمود: به آنها بگو: ﴿إِذْ يَغْشَى السِّدْرَةَ مَا يَعْشَىٰ \* وقتى حجاب از بين خداى تعالى و بين رسول گراميش برداشته شد، نور سدره پوشيده گشت.

﴿ مَا زَاعَ الْبَصَرُ ﴾ فرمود: چشمان بیامبر تَهُ الله از دیدن آن نور نابینا نگشت و به جای دیگری سوق بیدا ننمود.

﴿ وَ مَا طَعَىٰ ﴾ فرمود: يعنى آنچه راكه بايد مىديد بدون هيچ كم و زيادى ديد.

﴿ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ آیاتِ رَبِّهِ الْكُبْرِیٰ ﴾ فرمود: كلامی را شنید كه آن بزرگترین و قوی ترین كلام بود. ٢

## حضرت على ﷺ باپيامبر ﷺ در هفت جابود

﴿ وَ لَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أَخْرىٰ \* عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهِيٰ ﴾ فرمود: در آسمان هفتم.

و اما رد بر کسی که آفرینش بهشت و جهنم را منکر می شود آیه ذیل می باشد: ﴿عِنْدَها جَنَّةُ الْمَأُوىٰ﴾ یعنی نزد سدرة المنتهی، پس سدرةالمنتهی

۱. بحارالانوار، ج ۳۶، ص ۸۶ ۲ -: مان کار کار ۳۴۴

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۴۴

در آسمان هفتم است و جنة المأوى در نزد آن مى باشد. ا

ابو بریده اسلمی گوید شنیدم که پیغمبر اکرم ﷺ به امیرالمؤمنین این این می فرمود: ای علی! خداوند تو را با من در هفت موضع حاضر نمود:

اول: شبی که مرا به آسمان بردند جبرئیل گفت: ای رسول خدا برادرت علی کجاست؟ گفتم: او را جای خود در زمین گذاشتم. گفت: خدا را بخوان تا علی را به آسمان بالا آورد. پروردگار را خواندم در آن هنگام دیدم کنار من ایستادهای فرشتگان صف کشیده بودند. گفتم: ای جبرئیل اینها چه کاری دارند؟

گفت: تا روز قیامت به شما فخر و مباهات میکنند. حضور آنها رفتم و با آنها دربارهٔ آنچه واقع شده و تا روز قیامت اتفاق میافتد سخن گفتم.

دوم: هنگامی که برای بار دوم به معراج بردند چبرئیل سؤال کرد علی کجاست؟

گفتم: او را جای خود گذاشتم.

گفت: از خدا طلب کن تا او را در این محل حاضر نماید. خدا را خواندم دیدم تمثال تو با من است حجابها از هفت آسمان برایم گشوده شد و عمارات و جایگاه فرشتگان را یکبیک دیدم. و به ملاء اعلی نزدیک شدم، فاصلهای میان من و پروردگار نماند مگر قفسی از مروارید که در آن پروانه هائی از طلا تلؤلؤ می نمود صورتی مشاهده کردم خطاب رسیدای محمد تَنْ این صورت را می شناسی؟

گفتم: آرى اين صورت على بن ابيطالب است.

فرمود: باید دخترت فاطمه را به او تزویج کنی و او را خلیفهٔ خود قرار دهی

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۴۵

چه او ولی من است.

سوم: وقتی بود که خداوند مرا مبعوث بر طایفهٔ اجنه نمود، جبرئیل گفت: برادرت علی کجاست؟ گفتم: او را جای خود گذاشتم. گفت: از خدا بخواه تا او را حاضر کند تقاضا نمودم از پروردگار متوجه شدم دیدم همراه من هستی هرچه با اجنه گفتگو کردم همه راشنیدی.

چهارم: شب لیلة القدر بود که غیر از ما کس دیگری آنجا نبود.

پنجم: دربارهٔ تو دعا کردم و خداوند آنچه را برای تو طلب نمودم جز نبوت را به تو عطا نمود، و بمن فرمود: ای محمد نبوت را به تو اختصاص دادم و به تو نیز آن را ختم نمودم.

ششم: چون مرا به آسمان بالا بردند خداوند تمام پیغمبران را جمع نمود من بر آنها امام شدم و نماز بجا آوردم مثال تو نیز با من بود.

هفتم: هلاكت احزاب بدست من و تو انجام كرفت. ا

تمام این احادیث که ذکر و بیان شد رد بر منکرین معراج جسمانی است. آ

### وزارت على ﷺ در آسمانها نوشته شده است

و همچنین رد کسی که آفرینش بهشت و جهنم را منکر می شود روایت ذیل است.

روایت شده که کسی به خواستگاری حضرت فاطمه این نرفت مگر آنکه از نزد پیغمبر مأیوس برمی گشت، وقتی خواست او را به امیر المؤمنین تزویج کند با دخترش مشورت نمود. فاطمه عرض کرد: ای رسول خدا شما اولی

١. بحارالانوار، ج ١٨، ص ۴٠٥

۲. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۳؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۴۵

هستید به امر من ولی زنان قریش میگویند علی شخصی فربه و فراخ چشم و دست دراز و بزرگ جثه و بشاش و کم ثروت است.

رسول اكرم عَلَيْبِالله فرمود: اى فاطمه بدان كه خداوند از ميان مردان جهان من و على را برگزيد و مرا پيغمبر خاتم و على را خليفه و وصى من قرار داد و تو را از بين زنان عالم برگزيد شبى كه مرا به آسمان بالا بردند بر صخرهٔ بيت المقدس ديدم نوشته شده «لا اله الا الله محمد رسول الله ايدته بوزيره و نصرته بوزيره» گفتم: اى جبرئيل وزير من كيست؟ گفت: على بن ابيطالب است. چون از آنجا گذشته و به سدرة المنتهى رسيدم مشاهده كردم كه بر آن نوشته شده «انى اناالله لا اله الا انا و حدى محمد صفوتى (حبيبى) من خلقى ايدته بوزيره و نصرته بوزيره و نصرته بوزيره». گفتم: اى جبرئيل وزير من كيست؟

گفت: علی بن ابیطالب. چون از سدرة المنتهی گذشتم به عرش پروردگار رسیدم در استوانههای آن کلمات نوشته شده بود «انا الله لا اله الا انا محمد حبیبی اید ته بوزیره و نصر ته بوزیره». و چون داخل بهشت شدم درخت طوبی را دیدم که اصل آن در خانهٔ علی است و در بهشت قصر و منزلی نبود مگر آنکه شاخهای از درخت طوبی در آن سایه افکنده بود و بالای آن شاخه صندوقی از مشک و عطریات و حلهها به رنگهای مختلف وجود داشت که لباس اهل بهشت است سایه آن درخت به اندازهٔ تمام آسمانها و زمین است و مسافت آن مقداریست که سوار تندر و صد سال راه برود و مقصود از آیه فرظِلِ مَمْدُودٍ الله همین است، پائین آن انواع میوهها و طعام چیده شده برای اهل بهشت چیزهائی که در دنیا دیده و شنیده نشده و هر چه از آن میوهها چیده شود و رئیر آن درخت چهار نهر جاریست

١. واقعه، آيه ٣٠؛ و سايه كشيده و گسترده.

یکی از عسل مصفا دیگری از شیر که هرگز طعمش تغییر نکند و نهری از شراب و عسل مصفی شده، ای فاطمه خداوند به علی الله هفت خصلت عطا فرموده که به غیر او نداده اول قبری که در روز قیامت شکافته می شود قبر علی است که با من بیرون می آید و بر روی صراط می ایستیم، به آتش دوزخ می گوید این شخص را بگیر و این را رها کن، با من در طرف راست عرش پروردگار بایستد، او اول کسی است که با من وارد بهشت می شود و از شراب علیین می نوشد.

ای فاطمه اینها چیزهائی است که خداوند در آخرت به علی الله علی میفرماید و برای او در بهشت آماده می کند زمانی که برای او در دنیا هیچ مالی نبود، اما آنکه گفتی علی فربه است فربهی علی در دانشی است که خداوند مخصوص او گردانیده و از میان تمام امت گرامی داشته و او را بصورت آدم ابو البشر خلق نموده؛ فراخی چشمش شباهت به آدم دارد طول بازوان او برای آنستکه دشمنان خدا و رسولش را بکشد و دین خدا را ظاهر کند اگر چه مشرکین کراهت داشته باشند، خداوند بوجود علی فتح هائی نصیب اسلام بنماید، با مشرکین بر طبق تنزیل قرآن و با منافقین و اهل ستم و عهدشکنان بر طبق تأویل قرآن جهاد کند، خداوند از صلب علی جوانان اهل بهشت را بیرون می آورد و به وسیلهٔ آنها عرش را زینت می بخشد.

ای فاطمه الله خداوند هیچ پیامبری را مبعوث نفرمود مگر آنکه برای او ذریهای از صلب او قرار داد و خداوند ذریه مرا از صلب علی قرار داده است، اگر علی نبود برای من ذریهای وجود نداشت.

حضرت فاطمه الله گفت: ای رسول خدا الله الله هرگز شوهری بجز علی را اختیار نمیکنم، پس رسول خدا الله الله از دواج حضرت علی الله در

آورد. ابن عباس گفت: بخدا قسم برای فاطمه هم کفوی جز علی وجود نداشت. ا

﴿ إِذْ يَغْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغْشَىٰ ﴾ فرمود: هنگامی که پردهها بین او و رسول خدا ﷺ برداشته شد نورش سدره را پوشاند.

﴿ مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَ مَا طَغَيْ ﴾ يعني منكر نمي شود.

﴿ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ آیاتِ رَبِّهِ الْكُبُرىٰ ﴾ فرمود: جبرئیل را دید که بر ساقش دُرّی بود همانند قطرهای بر روی برگ گیاهی که ششصد بال داشت که بین آسمان و زمین را پر کرده بود.

> أَ فَرَأَيْتُمُ اللاَّتَ وَ الْعُزَّى (١٩) وَ مَنَاةَ الثَّالِثَةَ الْأُخْرَىٰ (٢٠) أَكَدُمُ الذَّكَرُ وَ لَهُ الْأُنْثَىٰ (٢١) تِلْكَ إِذاً قِسْمَةٌ صِبْرَىٰ (٢٢)

إِنْ هِيَ إِلاَّ أَسْمَاءٌ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَ آبَاؤُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانِ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلاَّ الطَّنَّ وَ مَا تَهْوَى الْأَنْفُسُ وَ لَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الْهُدىٰ (٢٣) 19 ـ آما دو بت بزرگ لات و عَزَىٰ را ديديد،

۲۰\_و منات که سومین بت آنهاست (که دختران خداوند هستند)؟
۲۱\_آیا فرزند پسر برای شماست و فرزند دختر از برای خداست؟

۲۲\_اگر چنین بود که این تقسیمی نادرست می بود.

۲۳ \_این نامهایی است که شما و پدرانتان بر آنها گذاشته اید چیز دیگری نیست و خدا هیچ دلیلی بر آن نازل نفرموده است، آنها فقط از گمان و هوای

١. بحارالانوار، ج ٤٣، ص ٩٩؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٣٤۶

نفسشان پیروی میکنند، با آنکه از جانب پروردگارشان ها،ایتی برای آنها آمده است.

﴿ أَفَرَ أَيْتُمُ اللَّاتَ وَ الْعُزِّي ﴾ فرمود: لأت مرد و عزى زن است.

﴿ وَ مَنْاةَ الثَّالِقَةَ الْأُخْرِيُ ﴾ فرمود: بتى شش ميل بيرون از حرم بود كه به آن منات مى گفتند.

﴿ أَلَكُمُ الذَّكَرُ وَ لَهُ الأَنْثَىٰ ﴾ فرمود: اين آيه دربارة آن است كه قريش مى گفتند ملائكه دختران خداوند رحمان هستند پس خداوند آنها را رد كرده و فرمود: ﴿ أَلَكُمُ الذَّكَرُ وَ لَهُ الْأَنْفَىٰ ﴾ تِلْكَ إِذاً قِسْمَةٌ ضِيزىٰ ﴾ يعنى اين تقسيمى ناقص است.

سپس فرمود: ﴿إِنْ هِيَ ﴾ يعنى لات وعزى و منات. ﴿ إِلاَّ أَسْمَاءُ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمُ وَ آبَاؤُكُمُ مَا أَنْزُلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلُطَانٍ ﴾ يعنى از عجتى. ا

الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَ الْفَوَاحِشَ إِلاَّ اللَّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْمَغْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَ إِذْ أَنْتُمْ أَجِنَّةٌ في بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمْ فَلاْ تُزَكُوا أَنْفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقِىٰ (٣٢)

۳۲ ـ کسانی که از گناهان کبیره و اعمال زشت دوری میکنند جز گناهان صغیره (که گاهی مرتکب آن میشوند)، همانا آمرزش پروردگارت گسترده است، او به حال شما آگاهتر است از آن هنگام که شما را از زمین آفریاد و هنگامی که در رحم مادرهایتان به صورت جنین بودید، پس خود را به پرهیزگاری مزنید، که او پرهیزگاران را بهتر میشناسد.

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۵۶

﴿ اللَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَ الْفَوَاحِشَ إِلاَّ اللَّمَمَ ﴾ «لمم» آن است كه بنده اى بر اثر جهالت و نادانى مرتكب گناه صغيره اى شود سپس پشيمان شده و از خداوند طلب مغفرت كند و توبه نمايد و خداوند هم او را بيامرزد.

﴿ وَ إِذْ أَنْتُمْ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ ﴾ يعنى زمانى كه در شكم مادرتان قرار اشتيد.

وَ إِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفِّى (٣٧)

۳۷ و ابراهیم کسی که (بر عهداش) وفا کرد.

﴿ وَ إِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَقُى ﴾ فرمود: ابراهيم الله به آنچه خداوند از امر و نهى دستور داده بود وفا كرد و فرزندش را ذبح نمود. ا

> وَ أَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ الْمُنتَهَىٰ (۴۲) وَ آنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَ أَبْكَىٰ (۴۳)

۴۲\_و همانا همهٔ امور به سوی پروردگارت منتهی میشود.

۴۳ و اوست که (بندگان را) میخنداند و میگریاند.

﴿ وَ أَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ الْمُنتَهَىٰ ﴾ فرمود: هنگامی که سخن به ذات خداوند رسید باز بایستید، پائینتر از عرش سخن بگوئید و بالاتر از عرش سخن مگوئید زیرا گروهی بودند که بالاتر از عرش سخن گفتند و عقلهایشان از بین رفت بطوری که مردی از روبرو او را صدامی زد و او از پشت سر جوابش را می داد و این و شخصی از پشت سر او را صدامی زد و او از روبرو جوابش را می داد و این

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۶۲

رد بر توصیف خداوند است. ا

﴿ وَ أَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَ أَبْكَىٰ ﴾ فرمود: آسمان به وسیلهٔ باران گریه میکند و زمین به وسیلهٔ رویاندن گیاهان میخندد.

شاعر میگوید:

کـــل يــوم بــاقحوان جــديد تضحک الأرض من بكاء السماء يعنى: هر روزى با بابونههاى تازهاى كه گلهاى تازهاى دارد كه زمين از گريهٔ آسمان مىخندد. ٢

مِنْ نُطْفَةٍ إِذَا تُمْنَىٰ (۴٦) ۴۶\_از نطفهای هنگامیکه خارج میشود.

﴿مِنْ نُطْفَةٍ إِذَا تُمْنى ﴾ فرمود: نطفه اول خون بود پس نطفه شد و آن در مغز در شاهرگی مستقر می شود و در ستون فقرات می آید و در آنجا از بین نمی رود و ستون به ستون می آید تا ما بین کلیه و مثانه استقرار می یابد و سفید می شود و اما نطفهٔ زن از سینه های او بیرون می آید. "

وَ أَنَّهُ هُوَ أَغْنَىٰ وَ أَقْنَىٰ (۴۸) وَ أَنَّهُ هُوَ رَبُّ الشِّعْرِىٰ (۴۹)

۴۸ ـ و اوست که (بندگان را) بینیاز میکند و سرمایه میبخشد. ۴۹ ـ و اوست پروردگار ستارهٔ شغری .

١. نورالثقلين، ج ٥، ص ١٧٠ ؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٣٤٣

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۶۳؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۱؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۷۱
 ۳. وسائل الشیعه، ج ۱۷، ص ۴۰؛ مستدرک الوسائل، ج ۱۳، ص ۲۲؛ بحارالانوار، ج ۱۰۰، ص ۶۶؛ معانی الاخبار، ص ۲۱؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۶۳؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۱

أمير المؤمنين الله و معناى آيه ﴿ وَ أَنَّهُ هُوَ أَغْسَىٰ وَ أَقْسَىٰ \* فرمود: هر انسانى به وسيلهٔ معيشت خودش بى نياز شد و به دست رنج خود راضى كرديد. ا

﴿ وَ أَنَّهُ هُو رَبُّ الشِّعْرِيٰ ﴾ فرمود: ستارهای در آسمان است که شِعْری نامیده می شود که قریش و گروهی از عرب آن را می پرستیدند و آن ستارهای است که در آخر شب طلوع می کند. ۲

وَ الْمُؤْتَفِكَةَ أَهْوِىٰ (٥٣)

۵۳ و شهرهای (قوم لوط را) رازیر و رو ساخت.

#### شهر بصره

﴿ وَ الْمُوْتَفِكَةَ أَهُوى ﴾ فرمود: مراد از ﴿ الموتفكة ﴾ شهر ویران شده شهر بصره است و دلیل بر آن روایت حضرت علی النید میباشد که فرمود: ای اهل بصره و ای اهل موتفکه (یعنی شهرهای ویران شده)، ای لشگر زن (عایشه) و پیروان چهارپا (شتر)، که چون به فریاد آمد بسویش شتافتید و هنگامی که پی شد رو به فرار نهادید، آبهایتان شور و آرزوهایتان (اخلاقتان) سست و نرم است، خیمههای نفاق در میان شماها پابرجاست، در زبان هفتاد پیامبر مورد لعن واقع شده اید، همانا رسول خدا مید اید که جبرئیل اید زمین را از برای آن حضرت پیچید که بصره را دید که نزدیک ترین زمین به را از برای آن حضرت پیچید که بصره را دید که نزدیک ترین زمین به آبهاست و دور ترین آن از آسمان می باشد، نه دهم شر و بیماری های لاعلاج

١. تفسير برهان، ج ٧، ص ٣٤٤؛ تفسير صافي، ج ٧، ص ٢٢

۲. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۲؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۷۲؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۶۴

در آن است، ساکنان آنجا گنهکار و بیرون رفته های از آنجا آماده شده برای رحمت الهی هستند، آن شهر دو بار با اهلش ویران و زیر و رو شد و برای بار سوم بر خداوند است که آن را ویران نماید که آن روز در هنگام رجعت است. ا

فَيِأَيُّ آلَاءِ رَبِّكَ تَتَمَارَىٰ (۵۵) هَذَا نَذَبِرٌ مِنَ النَّذُرِ الْأُولَىٰ (۵٦) أَزِفَتِ الْآزِفَةُ (۵۷) لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللَّهِ كَاشِفَةٌ (۵۸) أَفَمِنْ هَذَا الْحَدبِثِ تَعْجَبُونَ (۵۹) وَ تَضْحَكُونَ وَ لَا تَبْكُونَ (۲۰) وَ أَنَتُمْ سُامِدُونَ (۲۱)

م می از نعمتهای پروردگارت تردید داری؟ ۵۵\_پس به کدام یک از نعمتهای پروردگارت تردید داری؟ ۵۶\_این (پیامبر) انذار کنندهای از انذار کنندگان پیشین است.

۵۷ روز رستاخیز نزدیک شد.

۵۸\_ هیچ کس به غیر از تحداوند نمی تواند سختی های آن را برطرف نماید.
۵۹\_آیا از این سخن تعجب می کنید،

اع\_و میخندید و نمیگرئید،

1ع\_و شما پیوسته در غفلت هستیا..

﴿ فَبِأًي ۗ آلا ء رَبِّكَ تَتَمَارى ﴾ يعنى باكدام سلطان دشمنى مىكنيد. آ ﴿ هٰذَا نَذِيرٌ ﴾ يعنى اين رسول خدا تَيَجَيُّ انذار كننده است.

بحارالانوار، ج ۳۲، ص ۲۲۶؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۶۴؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۷۲؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۲
 تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۲؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۶۵

﴿ مِنَ النُّذُرِ الْأُولِيٰ ﴾ از انذار كنندگان پيشين است.

﴿ أَزِفَتِ الْآزِفَةُ ﴾ فرمود: قيامت نزديك شد.

﴿لَيْسَ لَهُا مِنْ دُونِ اللَّهِ كَاشِفَةٌ ﴾ يعنى جز خداوند آن را آشكار و نمايان نمى كند.

﴿ أَفَمِنْ هٰذَا الْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴾ يعنى از اين اخبار گذشته تعجب مىكنيد.

﴿ وَ تَضْحَكُونَ وَ لَا تَبْكُونَ ۞ وَ أَنْتُمْ سَامِدُونَ ۞ يعنى به لهو و خوشكذرانى خويش مشغول هستيد. ٢

بحارالانوار، ج ۵، ص ۲۳۴؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۳؛ نـورالثـقلین، ج ۵، ص ۱۷۳؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۶۵

٢. نورالثقلين، ج ٥، ص ١٧٣ ؛ تفسير صافى، ج ٧، ص ٢٤ ؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٣٤٤

## تفسير سورة قهر



۵۵ – سورهٔ قمر در مکه نازل

شده و دارای ۵۵ آیه است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَ انْشَقَّ الْقَمَرُ (١)

وَ إِنْ يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا وَ يَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ (٢)

وَكَذَّبُوا وَ اتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ وَكُلُّ أَمْرٍ مُسْتَقِرٌّ (٣)

وَ لَقَدْ جُاءَهُمْ مِنَ الْأَنْبَاءِ مَا فِيهِ مُزْدَجَرٌ (۴)

ا ـ قیامت نزدیک شد و ماه از هم شکافت.

۲ ـ و اگر آیت و نشانه ای ببینند روی بر میگردانند و میگویند: این سحری مستمر است.

۳ ـ و آنها (آیات الهی را) تکذیب کردند و از هوای نفسشان پیروی نمودند، و هر امری جایگاهی دارد.

۴\_و به تحقیق اخبار گذشتگان برای بازداشتن آنها از بدی ها به آنها رسیده است.

﴿ اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ ﴾ فرمود: قيامت ننزديك شد. و بعد از نبوّت رسول خدا عَيْنِهُ قيامت است. خدا عَيْنِهُ قيامت است و نبوت و رسالت به پايان رسيده است.

#### معجزة شق القمر

﴿ وَ انْشَقَّ الْقَمَرُ ﴾ قریش از رسول خدا عَنَیْ خواستند که معجزهای بر آنها نشان دهد، پیامبر خدا را خواند و ماه دو نیم شد بطوری که قریش آن را دیدند و بعد به هم چسبید، گفتند: این سحری صحیح و کامل است. ا

و همچنین روایت شده که امام الله در معنای ﴿ اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ ﴾ فرمود: یعنی خروج حضرت قائم الله نزدیک است.

یونس گوید که امام صادق الله به من فرمودند: چهارده نفر از اصحاب عقبه در شب چهاردهم ذی الحجه جمع شدند و به پیامبر می فرض کردند هر پیغمبری که آمده برای او معجزهای بود و معجزهٔ شما امشب چیست؟

حضرت فرمود: چه معجزهای میخواهید؟

گفتند: اگر تو را قدری و منزاتی در پیش پروردگار عالمیان باشد بفرما که این ماه دو پاره شود بعد از این گفتگو جبرئیل این نازل شده گفت: ای محمد خداوند بر تو سلام می رساند و می فرماید که به همه چیز امر نموده ام که از تو اطاعت و فرمانبرداری کنند. پس حضرت سرش را بلند کرده و به ماه امر کرد که دو پاره شود و ماه دو پاره شد پس پیغمبر بین و شیعیان ما در آن شب بعد از رؤیت این چنین معجزه به سجدهٔ شکر افتادند سپس پیامبر و شیعیان سرشان را از سجده بلند کردند، منافقان گفتند که بفرما که باز این دو قطعه بهم پیوستند حضرت چنین فرمود و چنین شد و از روی عناد گفتند بار دیگر شق القمر کرد.

ایشان گفتند که یاران ما به سفر شام و یمن رفتهاند بعد از آنکه برگردند از ایشان خواهیم پرسید که درین شب چه دیدید اگر آنچه ما دیدیم ایشان نیز

١. تفسير برهان، ج ٧، ص ٣٤٨؛ تفسير صافي، ج ٧، ص ٤٧؛ نورالثقلين، ج ٥. ص ١٧٥

دیده باشند می دانیم که این از جانب خدای تعالی است و اگر ندیده باشند این امری خواهد بود که بقوت سحر بما نشان داده ای از این رو است که خداوند ﴿وَ انْشَقَّ الْقَمَرُ وَ ... ﴾ تا آخر سوره را نازل فرمود. ا

﴿ وَكَذَّبُوا وَ اتَّبَعُوا أَهُواءَهُم ﴾ يعنى آنها به راى و نظر خودشان عمل مىكردند و پيامبرانشان را تكذيب مىنمودند.

﴿ وَ لَقَدْ جُاءَهُمْ مِنَ الْأَنْبَاءِ مَا فِيهِ مُزْدَجَرٌ ﴾ مزدجر به معناي متعظ، پند و اندز دهنده است.

فَتَوَلَّ عَنْهُمْ يَوْمَ يَدْعُ الدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُكُرٍ (٦)

پس از آنها روی بگردان (تا) روزی که ندا کنندهٔ الهی مردم را به اسر
 وحشت انگیزی دعوت میکند.

﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ يَوْمَ يَدْعُ الدُّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُكُرٍ ﴾ فرمود: امام النَّالِ هنگامى كه خروج كرد آنها را به سوى آنچه كه منكر مى شدند و از آن خوش نداشتند دعوت مى نمود.

مُهْطِعِينَ إِلَى الدُّاعِ يَقُولُ الْكَافِرُونَ هَذَا يَوْمٌ عَسِرٌ (٨)
كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ فَكَذَّبُوا عَبْدَنَا وَ قَالُوا مَجْنُونٌ وَ ازْدُجِرَ (٩)

٨ در آن حال دعوت كننده به سوى وحشت را به سرعت اجابت مىكننا،
كافران به هم مىگويند: امروز همان روز وحشت و سختى است.
٩ قبل از آنها قوم نوح تكذيب كردند، پس بندهٔ ما (نوح را) تكذيب كرده و

بحارالانوار، ج ۱۷، ص ۳۵۲؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۶۸؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۷۵؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۷

گفتند: او مردی دیوانه است، و (با انواع ستمها از ابلاغ رسالتش) بازداشته شد.

﴿مُهْطِعِينَ إِلَى الدُّاعِ ﴾ هنگامى كه برگشت مىگويد: برگردانيد ﴿ يَسَقُولُ الْكَافِرُونَ هَذَا يَوْمٌ عَسِرٌ ﴾ كافران به هم مىگويند: امروز همان روز وحشت و سختى است. ا

سپس خداوند هلاکت امتهای گذشته را حکایت کرده و فرمود: ﴿ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ فَكَذَّبُوا عَبْدَنَا وَ قَالُوا مَجْنُونُ وَ ازْدُجِرَ ﴾ یعنی او را اذیت کردند و خواستند که سنگسارش کنند. ۲

فَقَتَحْنَا أَبْوَابَ السَّمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهَمِرٍ (١١) وَ فَجَّرْنَا الْأَرْضَ عُيُوناً فَالْتَقَى الْمَاءُ عَلَىٰ أَمْر قَدْ قُدِرَ (١٢)

> وَ حَمَلْنَاهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلْوَاحٍ وَ دُسُرٍ (١٣) تَجْرِي بِأَعْيُتِنَا جَزَاءً لِمَنْ كَانَ كُفِرَ (١٤)

۱۱ ـ پس ما درهای آسمان را با آبی فراوان گشودیم.

۱۲ ـ و در زمین چشمههای زیادی جاری ساختیم پس این دو آب به اندازهٔ مقدر با هم آمیختند.

۱۳ ـ و او (نوح) را بر مرکبهایی از چوب و میخ سوار نمودیم.

۱۴ ـ که آن زیر نظر ما حرکت میکرداین کیفر کسی بود که کافر شاده بود.

﴿ فَفَتَحْنا أَبُوا بَ السَّمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهُمِرٍ ﴾ فرمود: ﴿ منهمر ﴾ ريختن آب است بدون باراندن قطرات باران .

ا. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۸؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۷۳
 ۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۷۳؛ تفسیر صافی، ج ۷، ۴۹

﴿ وَ فَجَّرْنَا الْأَرْضَ عُيُوناً فَالْتَقَى الْمَاءُ ﴾ فرمود: يعنى آب آسمان و آب زمين را بهم پیوستیم.

﴿عَلَىٰ أَمْرِ قَدْ قُدِرَ ۞ وَحَمَلْنَاهُ ﴾ يعني نوح را حمل كرديم.

﴿عَلَىٰ ذَاتِ ٱلَّوٰاحِ وَ دُسُرٍ ﴾ فرمود: ﴿ذَاتِ ٱلَّوٰاحِ ﴾ يعنى كشتى و ﴿دسر \* به معنای میخهاست، و گفته شده که ﴿دسر ﴾ نوعی گیاه است که با آن کشتی را مىبندند.

﴿ تَجْرِي بِأَعْيُبِنا ﴾ يعنى كشتى باامر مامى رود و ما آن راحفظ مى كنيم.

وَ لَقَدْ يَسَّوْنَا الْقُوْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلُ مِنْ مُدَّكِرٍ (١٧)

١٧ ـ و به تحقيق ما قرآن را براى تذكر أسان كرديم، آيا كسى هست كه از آن

متذكر شود؟

متذكر شود؟ ﴿ وَ لَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ ﴾ يعنى قرآن را براى كسى كه متذكر شود آسان كرديم.

إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ ربِحاً صَرْصَراً في يَوْمِ نَحْسٍ مُسْتَمِرٌ (١٩) ۱۹ ــ همانا ما تند بادي سرد دريک روز نحس مستمر بر آنها فرستاديم. ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصَراً ﴾ يعني باد سرد. ١

إِنَّا مُرْسِلُوا النَّاقَةِ فِتْنَةً لَهُمْ فَارْتَقِبْهُمْ وَاصْطَبِرْ (٢٧) ۲۷\_ همانا ما برای آزمایش آنها ناقه را می فرستیم، پس تو منتظر عواقب آنها باش و صبر نما.

ا. نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۸۱؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۷۴

﴿ إِنَّا مُرْسِلُوا النَّاقَةِ فِتْنَةً لَهُمْ ﴾ يعنى ما شتر را براى امتحان و آزمايش آنها فرستاديم.

فَنَادَوْا صَاحِبَهُمْ فَتَعَاطَىٰ فَعَقَرَ (٢٩)

۲۹\_پس آنها یکی از باران خودشان را صدا کردند، او آمد و ناقه را پی کرد. ﴿فَنَادُوا صَاحِبَهُم ﴾ فرمود: قدار کسی است که شتر را پی کرد. ا

إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَكَانُوا كَهَشْهِمِ الْمُحْتَظِرِ (٣١) ٣١ ـ همانا ما يك صيحه (عذاب آسمانی) بر آنها فـرستاديم كـه هـمگی همانند گياهی خشک از برای چهارپايان در آمدند.

﴿كَهَشِيمِ الْمُحْتَظِرِ ﴾ فرمود: ﴿هشيم ﴾ يعني كياه خشك و تر. ٢

أَكُفَّارُكُمْ خَيْرٌ مِنْ أُولَٰئِكُمْ أَمْ لَكُمْ بَرُاءَةٌ فِي الزُّبُرِ (٤٣) أَمْ يَقُولُونَ نَحْنُ جَميعٌ مُتْتَصِرٌ (٤۴) سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَ يُولُونَ الدُّبُرَ (۴۵)

۴۳ \_ آیا کفار شما بهتر از آنها (امتهای گذشتگان) هستند یا برای شما برانت و امان نامهای در کتب آسمانی هست؟

۴۴\_بلکه میگویند: ماگروهی پیروز هستیم.

۴۵\_به زودی جمع آنها شکست خورده و فرار میکننا.

﴿أَكُفُّارُكُمْ ﴾ خطاب به قريش است.

تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۷۶
 نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۸۴؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۷۷

﴿خَيْرٌ مِنْ أُولَئِكُمْ ﴾ يعنى اين امت هلاك شده.

﴿أَمْ لَكُمْ بَرَاءَةً فِي الزُّبُرِ ﴾ يعنى در كتابهاى نازل شده امان نامهاى براى شماست همانند گذشتگان هلاك نمى شويد، قريش گفتند: اى محمد ما با هم جمع شده ايم و همديگر را يارى مى كنيم تا تو را بكشيم پس خداوند نازل فرمود: ﴿أَمْ يَقُولُونَ ﴾ اى محمد ﴿نَحْنُ جَمِيعٌ مُنْتَصِرٌ ﴿ سَيُهُزَمُ الْجَمْعُ وَ يُـولُّونَ الدَّبُرَ ﴾ يعنى در جنگ بدر هنگامى كه شكست خوردند، اسير گرديده و كشته شدند.

بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَ السَّاعَةُ أَدُهِيٰ وَ أَمَرُ (٤٦) إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلالٍ وَ شَعْرٍ (٤٧) يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِعَلَىٰ وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسَّ سَقَرَ (٤٨) إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ (٤٩) إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ (٤٩)

۴۶\_بلکه قیامت وعدهگاه انهاست و قیامت روزی بسیار هولناک و ناگوار است.

۴۷ همانا مجرمان در گمراهی و آتش سوزان جهنم هستند.

۴۸ ــ روزی که در آتش جهنم با صورت کشیده میشوند (و به آنها گفته شود:) بچشید آتش جهنم را!

۴۹ ـ همانا ما هر چيزى را به اندازه آفريديم.

﴿بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ ﴾ يعني قيامت.

﴿ وَ السَّاعَةُ أَدْهِيْ وَ أَمَرُ ﴾ يعنى قيامت سختتر و شديدتر است.

﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلالٍ وَ سُعُرٍ ﴾ يعني مجرمين در عذاب هستند، و

﴿سعر﴾ وادي بزرگ در جهنم است. ا

﴿ إِنَّاكُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ فرمود: براي هر چيزي وقت، اجل و مدت معيني است.

إسماعيل بن مسلم كويد: امام صادق الله فرمود: براى اهل قدر اسمى در قرآن در آيه ﴿ إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلالٍ وَسُعُرٍ \_ تا \_خَلَقْناهُ بِقَدَرٍ ﴾ ديدهام كه آنها مجرمين است. ٢

وَ مَا أَمْرُنَا إِلاَّ وَاحِدَةٌ كَلَمْحٍ بِالْبَصَرِ (٥٠)

وَ لَقَدْ أَهْلَكُنَّا أَشْيَاعَكُمْ فَهَلُّ مِنْ مُدَّكِرٍ (٥١)

وَ كُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي الزُّبُرِ (٥٢)

وَكُلُّ صَغيرٍ وَكَبيرٍ مُسْتَطَّرٌ (۵۳)

إِنَّ الْمُتَّقَيِنَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ (٥٤)

في مَقْعَدِ صِدْٰقِ عِنْدَ مَلْبِكِ مُقْتَدِرِ (۵۵)

۵٠ و فرمان ما يكي بيش نيست، ماننديك چشم بر هم زدن.

۵۱ و به تحقیق ما کسانی از پیشینیان را که شبیه شسما بودند را همالاک
 کر دیم، آیا یندگیری هست؟

۵۲\_و هر عملي كه انجام دادند همهشان ثبت است.

۵۳ و هر امر کوچک و بزرگی ثبت شده است.

۵۴ ممانا پرهیزگاران در باغها و کنار نهرهای بهشتی جای دارند.

۵۵ در جایگاه صدق نزد خداوند مالک و با اقتدار.

ا. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۷؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۷۷
 ۲. بحارالانوار، ج ۵، ص ۱۷

﴿ وَ مَا أَمْرُنَا إِلا وَاحِدَةً كَلَمْحٍ بِالْبَصَرِ ﴾ يعنى مى كوئيم باش پس ايجاد مى شود.

﴿ وَلَقَدْ أَهْلُكُنَّا أَشْيَاعَكُم ﴾ يعني پيروي كردن و پرستيدن شما بتها.

﴿ وَ كُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي الزُّبُرِ ﴾ يعنى در قرآن آمده است.

﴿ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ ﴾ يعني از كناهان كوچك و بزرگ.

﴿مُسْتَطَرُ ﴾ يعنى نوشته شده است.

سپس خداوند آنچه را که برای متقین آماده کرده را ذکر نموده و فرمود: ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِینَ فِي جَنُّاتٍ وَ نَهَرٍ \* فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِیکٍ مُقْتَدِرٍ \* همانا پرهیزگاران در باغها و کنار نهرهای بهشتی جای دارند. در جایگاه صدق نزد خداوند مالک و با اقتدار. ا

١. نورالثقلين، ج ٥، ص ١٨٦ ؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٣٧٩



# تفسير سورة الرحمن



۵۵ – ســـورهٔ الرحــمن در

مدینه نازل شده و دارای ۷۸

آیه است.



## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

الرَّحْمٰنُ (١)

عَلَّمَ الْقُرْآنَ (٢)

خَلَقَ الْإِنْسَانَ (٣)

عَلَّمَهُ الْبَيَّانَ (۴) ِ

الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانٍ (۵)

وَالنَّجْمُ وَ الشَّجَرُ يَسْجُدُانِ (٦)

وَالسَّمْاءَ رَفَعَهَا وَ وَضَعَ الْمَبِزَانَ (٧)

أَلاَ تَطْغَوا فِي الْمَبِزَانِ (٨)

وَأَقْيِمُوا الْوَزُّنَّ بِالْقِسْطِ وَ لا تُخْسِرُوا الْمَبِزَانَ (٩)

ا ـ خداوند مهربان،

۲\_قرآن را یاد داد،

۳\_انسان را آفرید،

۴ ـ به او بيان را آموخت.

۵\_ خورشید و ماه با حساب دقیقی درگردش هستند.

ع\_و گیاه و درخت (برای او) سجده میکنند.

۷\_و آسمان را بر افراشت، و میزان (عدل و قانون در آن) گذاشت.
 ۸\_تا در میزان طغیانگری نکنید.

۹ و وزن را با قسط و عدل بر پا کنید، و در میزان کم نگذارید.

﴿الرَّحْمٰنُ \* عَلَّمَ الْقُرْآنَ \* خَلَقَ الْإِنْسَانَ \* عَلَّمَهُ الْبَيَانَ \*

حسین بن خالد روایت میکند که امام رضاعات در معنای آیه ﴿الرَّحْمُنُ ﴿ عَلَمُ الْقُرْآنَ ﴾ فرمودند: خداوند به محمد عَلَيْكُ الله قرآن را یاد داد.

عرض كردم: معناى ﴿ فَلَقَ الْإِنْسَانَ ﴾ چيست؟

فرمود: مراد از انسان اميرالمؤمنين الي است.

عرض كردم: معناى ﴿عَلَّمَهُ الْبَيَّانَ ﴾ چيست؟

فرمود: تبیان هر چیزی که مردم به آن احتیاج دارند را به او یاد داد.

سوال كردم: معناي ﴿الشَّمْسُ وَ الْقَمَرُ بِحُسْبَانِ ﴾ چيست؟

فرمود: یعنی آن دو در عذاب هستند. استان می

عرض کردم: خورشید و ماه در عذاب هستند؟

فرمود: از چیزی سوال کردی پس در جوابش دقت کن، همانا خورشید و ماه آیاتی از آیه های خداوند هستند، به امر خداوند در گردشند و مطیع اوامر الهی هستند، نور آن دو از عرش و حرارتشان از جهنم است، هنگامی که روز قیامت شود نور آن دو به عرش و حرارتشان به جهنم بر میگردد و دیگر خورشید و ماهی نمی باشد. خداوند متعال فقط آن دو را قصد کرده که لعنت خدا بر آن دو باد، آیا چنین نیست که مردم از رسول خدا میگراش روایت کردهاند که فرمود: خورشید و ماه دو نور در آتش می باشند؟

عرض کردم: بلی این چنین است.

فرمود: آیا قول مردم را نشنیدی که میگویند: فلانی و فلانی دو خورشید

این امّت و نور آن می باشند. پس بنابراین آن دو نفر در آتش هستند، به خدا سوگند خدای تعالی جز آن دو را قصد نکرده است.

عرض كردم: معنى ﴿النَّجْمُ وَالشَّجَرُ يَسْجُدُانٍ ﴾ چيست؟

امام الله فرمود: نجم رسول خدا الله است، که خدای تعالی در موارد متعدد او را به این نام نامیده است، که فرموده است: ﴿وَ النَّجْمِ إِذَا هَـوى \* و فرموده: ﴿عَلَامُاتٍ وَ بِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ \* که علامتها اوصیا الله هستند، و نجم رسول خدا مَ الله میباشد.

عرض کردم: ﴿يسجدان ﴾ به چه معناست؟

فرمود: ﴿يعبدان﴾ يعنى آن دو عبادت مىكنند. از قول خدا! ﴿وَ السَّمَاءَ رَفَعَهَا وَ وَضَعَ الْمِيزَانَ﴾ سؤال شد.

امام فرمود: مقصود از آسمان رسول خدا عَيَّرُ الله است که خداوند او را به سوی آسمان بالا برد. و ﴿الميزان﴾ اميرالمؤمنين الله است که خداوند او را برای خلق خود نصب نموده است.

عرض كردم: ﴿ أَلاُّ تَطْغَوا فِي الْمِيزَانِ ﴾ يعني چه؟

فرمود: يعنى نافرماني امام الطلار را نكنيد.

سوال كردم: ﴿ وَ أَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ ﴾ يعني چه؟

فرمود: يعنى امام را با عدل اقامه نمائيد.

عرض كردم: ﴿ وَ لا تُخْسِرُ وَ الْمِيزُ انَ ﴾ به چه معناست؟

فرمود: يعنى حقّ امام را با عدل اقامه نماييد و بر او ظلم و ستم نكنيد.

وَالْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَّامِ (١٠) فيهَا فَاكِهَةٌ وَ النَّخْلُ ذَاتُ الْأَكْمَام (١١) وَ الْحَبُّ ذُو الْعَصْفِ وَ الرَّيْخَانُ (١٢)

فَبِأَيُّ آلاءِ رَبُّكُما تُكَذِّبانِ (١٣)

۱۰ ـ و زمین را برای مردم آفرید.

11\_در آن میوه ها و نخل خرما با شکوفه های فراوان است.

۱۲ ـ و دانه هایی با ساقه و برگی است و گلهای خوشبو.

۱۳ ـ (ای گــروه جــنّ و انس) پس کــادام یک از نــعمتهای پــروردگارتان را تکذیب میکنید؟

﴿ وَ الْأَرْضَ وَضَعَهُا لِلْأَتْامِ ﴾ فرمود: منظور از انام مردم است.

﴿ فِيهَا فَاكِهَةٌ وَ النَّخْلُ ذَٰاتُ الْأَكْمَامِ ﴾ فرمود: ميوة خرما اول در بُن و ريشة

آن بزرگ میشود و سپس از آن بیرون می آید.

﴿ وَ الْحَبُّ ذُو الْعَصْفِ وَ الرَّيْخُانُ ﴾ فرمود: «حبّ» عبارت از گندم و جو و حبوبات است، و ﴿عصف﴾ انجير و ﴿ريحان﴾ چيزي است كه از آن خورده مي شود.

﴿ فَبِأًيِّ آلا ءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ ﴾ فرمود: در ظاهر خطاب به جن و انس است و در باطن خطاب به فلان و فلان مى باشد. ا

### رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَ رَبُّ الْمَغْرِيَيْنِ (١٧)

بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۶۶؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۸۳؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۶۵
 بحارالانوار، ج ۳۶، ص ۱۷۳؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۶۶؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۸۵

فَبَأَيُّ آلاءِ رَبُّكُمٰا تُكَذِّبْانِ (١٨)

مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ (١٩)

بَيْنَهُمُا بَرُزَخٌ لأ يَبْغِيَانِ (٢٠)

فَيِأَيُّ آلاءِ رَبُّكُمٰا تُكَذِّبانِ (٢١)

يَخْرُجُ مِنْهُمَا اللَّؤْلُؤُ وَ الْمَرْجَانُ (٢٢)

۱۷ ـ (او) پروردگار دو مشرق و پروردگار دو مغرب است.

۱۸ \_ (ای گـروه جـنّ و انس) پس کـدام یک از نـعمتهای پـروردگارتان را تکذیب میکنید؟

۱۹ ـ دو دریا(ی شور و شیرین) را در کنار هم قرار داد، در حالی که با هم می *آمیزند.* 

۲۰ ـ و میان آن دو برزخی (فاصلهای) است که بر حدود هم تجاوز نمیکنند.

۲۱ ـ (ای گــروه جـنّ و انس) پس کـدام یک از نـعمتهای پـروردگارتان را تکذیب مهرکنید؟

۲۲ \_ از آن دو دریا لؤلؤ و مرجان خارج می شود.

﴿ رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَ رَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ ﴾ فرمود: پروردگار مشرق زمستان و مشرق تابستان و پروردگار مغرب زمستان و مغرب تابستان است.

ابو بصير گويد از امام صادق النظية دربارهٔ آيه ﴿ رَبُّ الْمَسْرِقَيْنِ وَ رَبُّ الْمَسْرِقَيْنِ وَ رَبُّ الْمَسْرِقِينِ ﴾ رسول خدا تَهَ اللهُ وَ رَبُّ الْمَسْرِقِينِ ﴾ رسول خدا تَهَ اللهُ وَ المَسْرِقِينِ وَ اللهُ وَ مَرَاد از ﴿ المغربين ﴾ امام حسن النظية و امام حسين النظية و در همانند آن دو جارى مى شود.

﴿ فَبِأًيِّ آلا ءِ رَبِّكُما تُكَذِّبُانِ ﴾ فرمود: محمد عَيَّيِّاللهُ و على النَّالِا مى باشند. ا

بحار الانوار، ج ۲۴، ص ۶۹؛ نور الثقلين، ج ۵، ص ۱۹؛ تفسير صافى، ج ۷، ص ۶۷؛ تفسير

یحیی بن سعید القطان [ العطار ] گوید از اصام صادق النظی شنیدم که دربارهٔ آیهٔ ﴿مَرَجَ الْبَحْرَیْنِ بَلْتَقِیْانِ ﴿ بَیْنَهُمَا بَرْزَخُ لا یَبْغِیْانِ ﴾ فرمودند: علی و فاطمه علیتها دو دریای عمیق هستند که هیچ یک بر دیگری ظلم و ستم نمیکند. ﴿یَخُرُجُ مِنْهُمَا اللَّوْلُو وَ الْمَرْجَانُ ﴾ فرمود: حسن النظی و حسین النظی می باشد.

﴿ مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِينَانِ ﴾ أمير المؤمنين النَّالِيَّا و فاطمه النَّكَ مى باشند. ﴿ يَسخُرُجُ مِنْهُمَا اللُّولُوُ وَ الْمَرْجَانُ ﴾ امام حسن و امام حسين النَّكَا مى باشند. ا

وَ لَهُ الْجَوْارِ الْمُنْشَآتُ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلامِ (٢٤)

۲۴ ـ و برای اوست کشتیهای بزرگ ساخته شده همچون کوه که در دریا در حرکت میباشند.

﴿ وَ لَهُ الْجَوْارِ الْمُنْشَآتُ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلامِ ﴾ فرمود: همچنانكه خنساء در مرثيهٔ برادرش صخر گفت:

و إن صخرا لمولانا و سيدنا و إن صخرا إذا يستوقد النار و إن صخرا لتأتم الهداة بـ كأنه عـلم فـي رأسـه نـار

یعنی: همانا که صخر مولا و آقای ماست، هنگامی که آتش را به گردنش می آندازد، هدایت یافتگان به او اقتداء می کنند مانند علامتی که بالای سرش آتشی است. ۲

برهان، ج ۷، ص ۳۸۶

<sup>.</sup>ر. بحارالانوار، ج ۲۷، ص ۹۶؛ تفسیر فرات کوفی، ص ۴۵۹؛ مناقب ابن شهر آشوب، ج ۳. ص ۳۱۸؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۸۶؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۶۸؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۹۱ ۲. بلاغات النساء، ۲۳۴؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۸۹؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۹۲

كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ (٢٦)

وَ يَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلاٰلِ وَ الْإِكْرَامِ (٢٧)

۲۶ ـ ممهٔ آنچه که در روی زمین است فانی میشوند.

۲۷ ـ و فقط وجه ذوالجلال و گرامی پروردگارت باقی میماند.

﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا قَانٍ ﴾ فرمود: يعنى هرچه برروى زمين است فانى شده و از بين مى رود.

﴿ وَ يَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ﴾ فرمود: يعنى دين پروردگار تو باقى مىماند. على بن الحسين النَّالِ فرمود: وجه خدا كه مردم رو به سوى آن مى آيند ما هستيم. ا

يَسْئَلُهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ كُلِّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ (٢٩)

٢٩ ـ هر كسى كه در آسمانها و زمين است همه از او (حوائج خودشان را)

در خواست مىكنند، و او هر روز در شأن و كارى مشغول است.
﴿ يَسْئَلُهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَانٍ ﴾ فدرمود: زنده مىكند، مىميراند، روزى مىدهد و كم و زياد مىگرداند. <sup>٢</sup>

سَنَفُرغُ لَكُمْ أَيُّهَ النَّفَلَانِ (٣١)

٣١\_اى گروه انس وجنّ به زودى به حساب شما رسيدگى مى كنيم. ﴿سَنَفُرُغُ لَكُمْ أَيُّهَ الثَّقَلاٰنِ﴾ امام النَّلِهِ فرمود: منظور از ﴿ثقلان﴾ ما و كتاب خدا هستيم و دليل بر آن فرمايش رسول خدا عَيَّيْنِهُ است كه فرمود: همانا دو

مناقب ابن شهر آشوب، ج ۴، ص ۲۱۴؛ کمال الدین، ج ۱، ص ۲۳۱؛ بحار الانوار، ج ۴. ص۵؛ نور النقلین، ج ۵، ص ۱۹۲؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۹۰؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۶۹ ۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۹۰؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۷۰؛ نور الثقلین، ج ۵، ص ۱۹۳

چیز گرانبهاء در میان شما به یادگار میگذارم کتاب خدا و اهل بیتم میباشند. ۱

يًا مَعْشَرَ الْجِنَّ وَ الْإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَـنْقُذُوا مِـنْ أَقْـطَارِ السَّـمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ فَانْفُذُوا لاَ تَنْفُذُونَ إلاَّ بِسُلْطَانِ (٣٣)

۳۳ ای گروه جنّ و انس، اگر می توانید از مرزهای آسمانها و زمین بیرون شوید، پس بیرون شوید، ولی هرگز نمی توانید بیرون شوید مگر با داشتن قدرتی.

﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَنْفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ فَانْفُذُوا لا تَنْفُذُونَ إِلاَ بِسُلْطَانٍ ﴾ هنگامی که روز قیامت شود آسمان دنیا بر زمین احاطه میکند و آسمان دوم بر آسمان دنیا، و آسمان سوم بر آسمان دوم، و هر آسمانی بر آسمان زیرین خود احاطه میکند سپس منادی ندا میکند: ﴿ یَامَعْشَرَ الْجِنِّ وَ الْإِنْسِ \_ تا \_بِسُلْطَانٍ ﴾ یعنی با حجت و دلیل. آ

فَيُوْمَنِذٍ لأ يُسْتَلُ عَنْ ذَنْبِهِ إِنْسٌ وَ لأَجَانُ (٣٩) ٣٩\_بس در آن روز هيج از گناه انس وجن سؤال نمي شود.

﴿ فَيَوْمَئِذٍ لا يُسْئَلُ عَنْ ذَنْبِهِ ﴾ فرمود: از شما يعنى از شيعه ﴿ إِنْسُ وَ لا جَانُ ﴾ فرمود: معناى آيه اين است كه هر كس امير المؤمنين الله الله و الدوست داشته باشد و از دشمنانش - كه لعنت خداوند بر آنها باد - بيزارى بجويد، و حلالش را حلال و حرامش را حرام بداند سپس گناهى را مرتكب شود و توبه نكرده از

بحارالانوار، ج ۹۷، ص ۲۹۰؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۹۱؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۷۰؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۹۳
 بحارالانوار، ج ۷، ص ۱۰۳

دنیا برود خداوند او را در برزخ عذاب میکند و روز قیامت بیرون می آید گناهی ندارد که مورد بازخواست واقع شود. ۱

> هٰذِهِ جَهَنَّمُ الَّتِي يُكَذَّبُ بِهَا الْمُجْرِمُونَ (٤٣) يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَ بَيْنَ حَمهِمِ آنٍ (٤۴)

۴۳ \_این همان جهنمی است که مجرمان آن را تکذیب می کردند.

۴۴ که آنها در میان آن و آب سوزان در رفت و آمد هستند.

امام صادق النالا آیه ﴿ هٰذِهِ جَهَنَّمُ النَّتي یُکذّبُ بِهَا الْمُجْرِمُونَ ﴾ را این طوری قرائت کردند: «هذه جهنم التي کنتما بها تکذبان تصلیانها و لا تموتان فیها و لاتحییان ؛ این آن دو زخیست که شما در دار دنیا تکذیب آن می کردید در آن دوزخ وارد شوید پس در آنجا نه مرده خواهید بود و نه زنده » یعنی زریق و حبتر. ۲

﴿ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَ بَيْنَ حَمِيمٍ آنٍ ﴾ فرمود: يعنى آن آب از شدت حرارت مى جوشد و به صدا در مى آيد. "

فيهِنَّ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ لَمْ يَطُمِثْهُنَّ إِنْسٌ قَبْلَهُمْ وَ لَأَ جَانٌّ (۵٦) ۵۶\_ در آن باغمای بهشتی، زنان زیبانی هستند که جز به هـمسران خـود عشق نمیورزند، و قبل از همسرانشان دست هیچ انس و جنّی آنها را لمس نکرده است.

بحارالانوار، ج ۶، ص ۲۴۶؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۹۳؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۷۲؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۹۵

۲. تفسير صافي، ج ٧، ص ٧٣؛ بحارالانوار، ج ٣٠، ص ١٧٥

٣. تغسير صافي، ج ٧، ص ٧٣؛ تغسير برهان، ج ٧، ص ٣٩٥

﴿ فِيهِنَّ قَاصِرًاتُ الطَّرُفِ ﴾ فرمود: حور العين آن قدر نورش روشين است كه چشم را مىزند، و نمى شود به او خيره شد.

﴿ لَمْ يَطْمِثْهُنَّ ﴾ يعنى احدى آنها را مس نكرده است. ا

هَلْ جَزْاءُ الْإِحْسَانِ إِلاَّ الْإِحْسَانُ (٦٠) 8- آيا پاداش نيكي جز نيكي است؟

﴿ هَلْ جَزَّاءُ الْإِحْسَانِ إِلاَّ الْإِحْسَانُ ﴾ امام النَّلِهِ فرمود: جزاى كسى كه من او را از نعمت معرفت برخوردار كردهام چه چيزى جز بهشت مى تواند باشد. ٢

وَ مِنْ دُونِهِمْا جَنَّتَانِ (٦٢)

۶۲\_و پایین تر از آن دو (بهشت)، دو بهشت دیگری است.

عثمان بن محمد بن عمران گوید از آمام صادق الله دربارهٔ آیهٔ ﴿ وَ مِنْ دُونِهِما جَنَّنَانِ ﴾ سوال کردم، فرمود: دو سبزینه در دنیا است که مومنون از آن می خورند تا از حساب فارغ شوند."

مُدْهَامَّتُانِ (٦۴)

۶۴\_که (درختان آن دو بهشت) سرسبز و خرّم میباشند.

یونس بن ظبیان گوید امام صادق التی الله دربارهٔ آیهٔ ﴿مُدُهٰامَّتَانِ ﴾ فرمود: مابین مکه و مدینه با درختان خرما به هم متصل می شود. \*

نورالثقلین، ج ۵، ص ۱۹۸ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۳۹۷

۲. تفسير صافي، ج ٧، ص ٧۶

٣. نورالثقلين، ج ٥٥، ص ٢٠٠؛ تفسير صافي، ج ٧، ص ٧٧؛ تفسير بقرهان، ج ٧، ص ٣٩٤

۴. بحارالانوار، ج ۵۱، ص ۴۹؛ تفسير صافي، ج ۷، ص ۷۷؛ تفسير برهان، ج ۷، ص ۴۰۰

فبِهِمًا عَيْنَانِ نَضُّاخَتَانِ (٦٦)

۶۶ در آن دو (بهشت) چشمهٔ گوارا میجوشد.

﴿ فِيهِمًا عَيْنَانِ نَضَّاخَتَانِ ﴾ يعني دو چشمه فوار و جوشان.

فَيِهِنَّ خَيْرَاتٌ حِسْانٌ (٧٠)

۷۰ در آن بهشتها زنانی در کمال نیکی و زیبائی هستند.

﴿فِيهِنَّ خَيْراتٌ حِسانٌ ﴾ فرمود: منظور دختراني است كه چون گياه بر لب شط كوثر ميرويند، هر قدر از آنها گرفته شود دوباره به جايش ميرويد.

حُورٌ مَقْصُورُاتُ فِي الْخِيَامِ (٧٢)

۷۲ حوریانی که در خیمههای بهشتی مستور میباشند.

﴿ حُورٌ مَقْصُورُاتٌ فِي الْخِيَامِ ﴾ يعنى چشم به خاطر شعاع نورشان از نگاه كردن به آنها عاجز است. ا

تَبَارَكَ اسْمُ رَبِّكَ ذِي الْجَلالِ وَ الْإِكْرَامِ (٧٨)

۷۸\_ پر خیر و برکت است اسم پروردگارت که صاحب جلال و بزرگواری

است.

امام باقر النَّالِيْ دربارهٔ معنای آیهٔ ﴿تَبَارَکَ اسْمُ رَبِّکَ ذِی الْجَلالِ وَ الْإِكْرَامِ ﴾ فرمود: ما جلال و كرامت خداوند هستيم كه خداوند بندگان را به وسيلهٔ ما گرامی داشت. ٢

نورااثقلین، ج ۵، ص ۲۰۱؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۷۷؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۰۱
 بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۱۹۶؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۰۲؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۸۰؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۰۱



# تفسير سورة واقعه



Surgery Commencer

۵۶ – سـورهٔ واقـعه در مکـه

نازل شده و دارای ۹۶ آیـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ (١)

لَيْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِبَةٌ (٢)

خْافِضَةٌ زَافِعَةٌ (٣)

إِذَا رُجَّتِ الْأَرْضُ رَجًّا (۴) وَ بُشَتِ الْجِنالُ بَشًا (۵)

فَكَانَتْ هَبَاءً مُنْبَثًا (٦)

وَكُنْتُمْ أَزُوْاجاً ثَلاثَةً (٧)

فَأَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ (٨)

۱ \_ هنگامی که واقعهٔ بزرگ (قیامت) واقع گردد.

۲ \_ که کسی نمی تواند وقوع آن را تکذیب کند.

۳-آن روز گروهی خواز و ذلیل میشود و گروهی سربلند میگردد.

۴ ـ هنگامی که زمین لرزهٔ شدیدی میکند.

۵\_و کوهها متلاشی میشود.

۶\_پس چون غباری پر اکنده در می آید.

٧\_و شما سه گروه خواهید بود.

٨\_پس اصحاب يمين (گروه رستگاران)، چه گروه رستگاراني.

﴿إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ \* لَيْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِبَةً \* فرمود: قيامت حق است.

﴿ خَافِضَةٌ ﴾ فرمود: خوار و ذليل كننده دشمنان خدا.

﴿ رَافِعَةٌ ﴾ رفعت دهنده اولياء الهي ميباشد.

﴿ إِذَا رُجَّتِ الْأَرْضُ رَجًّا﴾ فرمود: بعضى از اعضاء زمين با بعض ديگرش كوفته و درهم شود.

﴿ وَ بُسَّتِ الْجِبَالُ بَسَّا ﴾ فرمود: كوهها از جاى خود كنده شوند كنده شدنى. ﴿ فَكَانَتُ هَبَاءً مُنْبَثًا ﴾ فرمود: ﴿ هباء ﴾ گرد و غبارى بر اثر نور خورشيدى كه از پنجره يا سوراخى درون اتاقى مىتابد در هوا پراكنده بوده و ديده مىشود.

﴿ وَكُنْتُمْ أَزْوٰاجاً ثَلاٰئَةً ﴾ فرمود: در روز قيامت شماسه گروه ميباشيد. ﴿ فَأَصْحٰابُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحٰابُ الْمَيْمَنَةِ ﴾ آنها مومناني هستند كه داراي گناهي بوده و براي حساب ميايستند.

وَ أَصْحَابُ الْمَشْنَمَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَشْنَمَةِ (٩)
وَ السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ (١٠)
٩ ـ و اصحاب مشئمه (گروه بدبختان)، چه گروه بدبختانی!
١٠ ـ و (گروه سوم) پیش گیرندگان که پیش گیرندگانند.

فضيلت پيامبر ﷺ وعلى ﷺ وحمزه وجعفر

﴿وَ أَصْحُابُ الْمَشْتَمَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَشْتَمَةِ ۞ وَ السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ۗ آنهائى

که بدون حساب به سوی بهشت سبقت گرفتند. ا

حذیفه یمانی روایت میکند در روز سیزدهم ماه رجب پیغمبر اکرم ای بین به بلال امر فرمود قبل از رسیدن وقت نماز مردم را ندا کند. چون صدای بلال بلند شد اهل مدینه ضبه و فریاد شدیدی نمودند؟ گفتند هنوز رسول اکرم ای فات نکرده و از میان ما غایب نشده این چه وقت نماز است؟

رسول خدا به درب مسجد به نام سده تشریف آورد و حلقهٔ در را گرفت و فرمود: ای مردم آیا می شنوید؟

عرض كردند: بلى اى رسول خدا مطيع و فرمان بردار هستيم.

فرمود: آیا به مردم میرسانید؟

گفتند: آن را برای شما ضمانت میکنیم.

فرمود: خبر می دهم بشما که خداوند مردم را دو صنف آفرید ﴿أَصْحَابُ النّبِمِينِ و أَصْحَابُ الشّمَالِ ﴾ اصحاب راست و اصحاب چپ، مرا از اصحاب راست قرار داد و من بهترین اصحاب راست هستم، و اصحاب راست را سه طایفه نمود اصحاب میمنه و مشئمه و سابقون، من از سابقون و بهترین آنها می باشم و آنها را قبیله های متعددی قرار داد چنانکه فرمود: ﴿یَا أَیّهَا النّاسُ إِنّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذُكَرٍ وَ أَنْهَیٰ وَ جَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَ قَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ آ و قبیله من بهترین قبیله ها است و من بزرگترین فرزندان آدم و گرامی ترین شما نزد خدایتعالی هستم و فخری برای من نیست و قبیله را خانه هایی قرار داد و مرا از بهترین خانواده بر گزید و فرمود: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ خانه هایی قرار داد و مرا از بهترین خانواده بر گزید و فرمود: ﴿إِنَّمَا يُرِیدُ اللّهُ

تفسیر صافی، ج ۷، ص ۸۵؛ نورالتقلین، ج ۵، ص ۲۰۴؛ تفسیر برهان، ج ، ص ۴۰۶
 حجرات، آیهٔ ۱۳؛ ای کسانی که ایمان آوردهاید، همانا ما شما را مرد و زن آفریدیم و شما را تیرهها و قبیلهها قرار دادیم تبا همدیگر را بشناسید، همانا گر امی ترین شما نود خداوند پرهیزگارترین شماهاست.

لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَ يُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ آگاه باشيد مرا خداوند از ميان سه نفر اهل بيت خود انتخاب نمود و من بهترين آن سه نفر هستم از خداوند پروا ميكنم و فخرى نمي نمايم، من و على و جعفر دو فرزند ابيطالب و حمزة بن عبدالمطلب را برگزيد كه ما در زمين ابطح خوابيده بوديم و هر يك پيراهن خود را بصورت خود كشيده بوديم، على طرف راست من و جعفر طرف چپ و حمزه پائين پا قرار گرفته بودند، از خواب بيدار شدم جبرئيل را با سه فرشته ديگر مشاهده نمودم يكي از آن فرشته ها به جبرئيل گفت: به سوى كدام يك از اين چهار نفر فرستاده شدهاى؟

جبرئیل با پایش به من زد و گفت: به سوی این، و او بزرگ پیغمبران و علی بزرگ اوصیاء و جعفر از برای او دو بال سبز است که در بهشت پرواز میکند و حمزه سید شهدا است. ۲

4-100/1925

ثُلَّةٌ مِنَ الْأَوَّلِينَ (١٣)

وَ قَلْيِلٌ مِنَ الْآخِرِينَ (١٤)

عَلَىٰ شُرُرٍ مَوْضُونَةِ (١٥)

۱۳ ـگروه زیادی از پیشینیان .

۱۴\_و عدَّهٔ كمى از متأخِّران .

10 \_ أنها بر تختهاى آراسته و زينت داده شده تكيه مىزنند.

سالم بياع زطى گويد از ابوسعيد مدائنى شنيدم كه از امام صادق الله الله عناى آية ﴿ ثُلُّةٌ مِنَ الْأَوَّلِينَ ﴿ وَثُلَّةٌ مِنَ الْآخِرِينَ ﴾ سوال مىكرد.

احزاب، آیهٔ ۳۳؛ جز این نیست که خدا میخواهد آلودگی را از شما اهل بیت بزداید و شما را کاملا پاکیزه گرداند.

٢. بحارالانوار، ج ٢٢، ص ٢٧۶؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٣٠٧؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ۴٠۶

امام النَّالِي فرمود: ﴿ ثُلَّةٌ مِنَ الْأَوَّلِينَ ﴾ حزقيل مؤمن آل فرعون و ﴿ ثُلَّةً مِنَ الْآخِرِينَ ﴾ على بن أبى طالب النَّالِي مى باشد. ا

﴿ثُلَّةٌ مِنَ الْأُوَّلِينَ ﴾ آنها پيروان پيامبران هستند.

﴿ وَ قَلِيلٌ مِنَ الْآخِرِينَ ﴾ و اينها پيروان حضرت محمد عَيَا إِللهُ ميباشند.

﴿عَلَىٰ شُرُرٍ مَوْضُونَةٍ ﴾ يعني بر تختهائي آماده و نصب شده.

يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْذَانٌ مُخَلَّدُونَ (١٧)

۱۷ ـ و نــوجوانــانـی زیــباکـه نحــــنشان هــمیشگی است در اطــراف آنــها میگردند.

﴿ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلَّذَانُ مُخَلَّدُونَ ﴾ يعني جواناني كه مسرور و شاد هستند. `

لأَيَسْمَعُونَ فَبِهَا لَغُوا ۚ وَلاَ تَأْتُهِما ۚ (٢٥)

70\_در أنجانه سخنان لغو و بيهودهاى مى شنوند و نه سخنان كناه ألودى. 
﴿ لاَ يَسْمَعُونَ فِيهُا لَغُواً وَ لاَ تَأْثِيماً ﴾ فرمود: يعنى فحش و دروغ و غناء در 
آنجا نمى شنوند.

وَ أَصْحَابُ الْيَمْهِنِ مَا أَصْحَابُ الْيَمْهِنِ (۲۷) في سِدْرٍ مَخْضُودٍ (۲۸) ۲۷\_و اصحاب يمين (گروه رستگاران)، چه گروه رستگارانی. ۲۸\_در سايهٔ درختان سدر بی خار می آرامند.

تاویل الآیات الظاهره، ص ۶۲۱؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۱۹؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۲۳
 تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۱۴

﴿ وَ أَصْحُابُ الْمَيْمِينِ مُمَا أَصْحَابُ الْمَيْمِينِ ﴾ فرمود: ﴿ يسمين ﴾ حضرت الميرالمؤمنين على الميليل و ﴿ اصحاب ﴾ شيعيان آن حضرت مي باشند.

﴿ فِي سِدْرٍ مَخْضُودٍ ﴾ فرمود: این سدر درختی است که نه برگ دارد و نه خار، و وقتی امام صادق النالی آیه ﴿ وَ طَلْحٍ مَنْضُودٍ ﴾ را تلاوت کرد، در معنایش فرمود یعنی روی هم چیده شده ۱ .

وَ ظِلِّ مَنْدُودٍ (٣٠) وَ مَاءٍ مَسْكُوبٍ (٣١)

۳۰\_و در سایهٔ گسترده درختان.

۳۱ و در کنار نهرهای روان و زلال.

﴿ وَ ظِلٍّ مَمْدُودٍ ﴾ فرمود: درختان سایه دار در وسط بهشت و در عرض آن است مانند عرض آسمان و زمین که شخص سواره در آن سایه صد سال راه میرود باز به پایان نمیرسد. ۲

﴿ وَ مَاءٍ مَسْكُوبٍ ﴾ يعني آبي كه دائماً در جريان است.

لأ مَقْطُوعَةِ وَ لا مَنْنُوعَةِ (٣٣)

۳۳ که نه قطع می شود و نه کسی از خوردن و برداشتن آن مانع می گردد. ﴿لاَ مَقْطُوعَةٍ وَ لاَ مَمْنُوعَةٍ ﴾ يعنی نه قطع می شود و نه کسی از خوردن و برداشتن آن مانع می گردد. ۳

تفسیر صافی، ج ۷، ص ۸۹؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۱۵؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۱۲

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۱۶

٣. تفسير صافي، ج ٧، ص ٩١ ؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٢١٨

إِنَّا أَنْشَأْنَاهُنَّ إِنْشَاءٌ (٣٥) فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبْكَاراً (٣٦) عُرْباً أَثْرَاباً (٣٧)

٣٥ ـ همانا ما آنها را در آفرينشي تازه آفريديم.

۳۶\_و آنها را باکره و دوشیزه قرار دادیم.

۳۷\_ زنانی که فقط به همسرانشان عشق می ورزند و برای آنها ناز و عشوه و کرشمه کرده و هم سن و سال آنها می باشند.

> ﴿إِنَّا أَنْشَأْنَاهُنَّ إِنْشَاءً ﴾ منظور حور العين در بهشت است. ﴿فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبْكَاراً \* عُرُباً ﴾ فرمود: با زبان عربي سخن ميكويند.

> > ﴿أَتُرَاباً ﴾ يعنى هم سن و سال با شوهرانشان هستند.

لِأَصْحٰابِ الْيَمينِ (٣٨) ثُلَّةٌ مِنَ الْأَوَّليِنَ (٣٩) وَ ثُلَّةٌ مِنَ الْآخِريِنَ (۴٠)

۳۸\_(این نعمتها) همه برای اصحاب پمین است.

۳۹\_گروه زیادی از پیشینیان،

۴۰ ـ و گروه کمی از امتهای آخرین.

﴿ لِأَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴾ اصحاب امير المؤمنين على النَّالْذِ . ا

﴿ ثُلَّةً مِنَ الْأُوَّلِينَ ﴾ فرمود: طبقة اولى كه با پيامبر عَيَّا الله بودند.

﴿ و ثُلَّةً مِنَ الْآخِرِينَ ﴾ فرمود: طبقهاي از اين امت كه بعد از پيامبر عَيَّالله

هستند.

۱. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۹۱؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۱۸

وَ أَصْحَابُ الشِّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشِّمَالِ (٤١)

في سَمُومِ وَ حَميمِ (٤٢)

وَ ظِلٍّ مِنْ يَحْمُومٍ (٤٣)

لأبارد وَ لأكريم (۴۴)

۴۱\_و اصحاب شمال (گروه بدبختان)، چه گروه بدبختانی.

۴۲ آنها در عذاب باد کشنده و آب سوزان می باشند.

۴۳ و در زیر سایه ای از دود آتش جهنم.

۲۴\_ (سایهای) که نه خنک کننده است و نه آرامبخش.

﴿ وَ أَصْحَابُ الشَّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشِّمَالِ ﴾ فرمود: مراد از ﴿ أصحاب الشَّمال ﴾ دشمنان محمد و اصحابشان كه آنها را دوست داشتند.

﴿ فِي سَمُومٍ وَ حَمِيمٍ ﴾ فرمود: سموم نام آتش است و حميم آبي است كه ي

﴿ وَ ظِلٍّ مِنْ يَحْمُوم ﴾ فرمود: يعنى ظلمت و تاريكى كه به شدت كرم است. ﴿ لا بُارِدٍ وَ لا كُرِيمٍ ﴾ فرمود: طيب و پاكيزه نيست.

فَشَارِبُونَ شُرْبَ الْهِيمِ (٥٥)

هٰذَا نُزُلُهُمْ يَوْمَ الدِّينِ (٥٦)

۵۵ پس همچون شتران تشنه از آن آب می آشامند.

۵۶ این است وسیلهٔ پذیرائی آنها در روز قیامت.

﴿ فَشَارِبُونَ شُرْبَ الْهِيمِ ﴾ فرمود: از آب زقوم مى آشامند، و ﴿ الهيم ﴾ يعنى شتر ؛ (يعنى از شدت تشنكى از آب زقوم به يك باره مى آشامند). ا

ا. نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۱۷؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۹۳؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۲۴

﴿ هٰذَا نُرُّلُهُمْ يَوْمَ الدِّينِ ﴾ فرمود: اين ثواب آنها در روز مجازات است.

أَ فَرَأَيْتُمْ مَا تُمْنُونَ (٥٨)

۵۸\_آیا نطفهای را که در رحم میریزید را دیدهاید؟

﴿أَفَرَأَيْتُمْ مَا تُمْنُونَ ﴾ يعنى آيا درنيافتيد كه نطفهاى بيش نبوديد.

اً فَرَاَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ (٧١) أَانَّتُمْ أَنْشَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ الْمُنْشِؤُنَ (٧٢) نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكِرَةً وَ مَتَاعاً لِلْمُقْوِبِنَ (٧٣) نَحْنُ جَعَلْنَاها تَذْكِرَةً وَ مَتَاعاً لِلْمُقْوِبِنَ (٧٣) ٧١\_آيا آتشي راكه روشن ميكنيد دېدهايد؟

٧٢\_ آيا شما درخت أن را أفريديد يا ما أفريديم؟

٧٣ ـ ما آن را وسيلهٔ تذكر و توشهٔ مسافران قرار دادهايم.

﴿ أَفَرَأَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ ﴾ يعنى آيا آن آتشى راكه برافروخته مىكنيد و از آن بهرمند مىگرديد بر آن دقت كرديد.

﴿ أَ أَنْتُمْ أَنْشَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ الْمُنْشِؤُنَ ۞ نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكِرَةً ۞ و ما آن را براى يادآورى آتش روز قيامت قرار دادهايم.

﴿ وَ مَتْاعاً لِلْمُقْوِينَ ﴾ فرمود: يعنى وسيله زندكى محتاجان. ا

فَلاَ أُقْسِمُ بِمَوْاقِعِ النَّجُومِ (٧٥) ٧٥\_ سوگند به منزلگاه نزول ستارگان.

﴿ فَلا أُقْسِمُ بِمَوْاقِعَ النُّجُومِ ﴾ فرمود: ﴿لا اقسم ﴾ به معناى ﴿ أقسم ﴾ يعنى

ا. نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۲۳؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۹۶؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۲۶

#### سوگند به جایگاه ستارگان. ا

### وَ تَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنْكُمْ تُكَذِّبُونَ (۸۲) ۸۲\_و بجای شکر روزیتان آن را تکذیب میکنید؟

ابو عبد الرحمن سلمی از حضرت امیر المؤمنین الله روایت کرده که آن حضرت در حین قراءت سوره واقعه این آیه را چنین میخواند که «و تجعلون شکرکم انکم تکذبون» و بعد از آن فرمود: متوجه شدم که کسی میگوید برای چه اینچنین آن را قرائت کردم زیرا از رسول خدا آی شنیدم که او نیز همینطور آن را قرائت میکردند، و هر وقت که باران میبارید میگفتند: باران ستارهٔ (نوء) کا فلان و فلان بر ما بارید، پس خدا آیهٔ «تجعلون شکرکم أنکم تکذبون» را فرو فرستاد. "

ابو بصیر روایت میکند که امام صادق الله دربارهٔ آیهٔ ﴿وَ تَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ اللهِ عَلَوْنَ مِرْقَكُمْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

فَلَوْ لاَ إِذَا بَلَغَتِ الْحُلْقُومَ (٨٣)

۸۳\_پس چرا هنگامی که جان به گلو می رسد.

﴿ فَلَوْ لا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلْقُومَ ﴾ يعني نفس هنگامي كه به حلقوم برسد.

ا. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۹۹؛ نورااثقلین، ج ۵، ص ۲۲۵

۲. نوء نام ستارهای است که مردم گمان می کردند باران از آن می بارد.

۳. مستدرک الوسائل، ج ۶، ص ۱۹۵ و ج ۸ ض ۱۲۲ و ج ۵۵، ص ۳۱۳؛ تفسیر برهان، ج ۷،
 س ۴۲۸؛ تغسیر صافی، ج ۷، ص ۱۰۱؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۲۷

۴. بحار الانوار، ج ٩، ص ٣٤١؛ تفسير صافي، ج ٧، ص ١٠١ ؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٢٢٩

فَلَوْ لاَ إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مَدبِنبِنَ (٨٦) تَرْجِعُونَهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقينَ (٨٧)

۸۶\_پس اگر روز قیامت و مجازاتی برای شما نیست.

۸۷ روح را دوباره به بدن مُرده برگردانید اگر راست میگویید؟

﴿ فَلَوْ لا إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ ﴾ فرمود: اكر شما در برابر اعمالتان جزا داده نمىشويد.

﴿ تَرْجِعُونَها ﴾ يعنى روحى راكه تا حلقوم آمده به بدن برگردانيد ﴿ إِنْ كُنْتُمْ صادِقِينَ ﴾ اگر در عقيدة خود راستگو هستيد. ١

> فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقَرَّسِينَ (٨٨) فَرَوْحٌ وَ رَيْحَانٌ وَ جَنَّةُ نَعيم (٨٩)

وَ أَمَّا إِنْ كَانَ مِنْ أَصْحَابِ الْيُمْدِينِ (٩٠)

فَسَلامٌ لَكَ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمينِ (٩١)

وَ أَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الضَّالِّينَ (٩٢)

فَنْزُلٌ مِنْ حَميمِ (٩٣)

وَ تَصْلِيَةُ جَحبِمِ (٩٤)

إِنَّ هَٰذَا لَهُوَ حَقُّ الْيَقِينِ (٩٥)

فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظيمِ (٩٦)

٨٨\_پس اگر از مقربان باشد.

۸۹\_پس در روح و ریحان و بهشت پر نعمت است.

٩٠ و اگر از اصحاب يمين باشد.

تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۳۰؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۲۷

٩١ \_ (به او گفته مي شود:) پس سلام بر تو كه از اصحاب يمين هستي.

۹۲ و اما اگر از تکذیب کنندگان گمراه باشد.

٩٣ ـ به وسيلة أب جوشان مورد پذيرائي واقع ميشود.

۹۴\_و جایگاهش در آتش جهنم است.

٩٥ \_ همانا اين حق و يقين است.

۹۶\_پس به نام پروردگار عظیم تسبیح گو.

﴿ وَ أَمَّا إِنْ كَانَ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴾ يعنى كسى كه از أصحاب اميرالمؤ منين على التَّالِج باشد.

﴿ فَسَلامٌ لَکَ ﴾ ای محمد ﴿ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴾ که عذاب نمی شوند. ا ﴿ وَ أَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الصَّالِّينَ ۞ فَنُزُلُ مِنْ حَمِيمٍ ۞ وَ تَصْلِيَةٌ جَحِيمٍ ۞ دربارة دشمنان آل محمد عَنَيْ إِلَّهُ مِي باشد. ا

﴿ إِنَّ هٰذَا لَهُوَ حَقُّ الْيَقِينِ \* فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبُّكَ الْعَظِيمِ \* همانا اين حق و يقين است. پس به نام پروردگار عظيم تسبيحگو.

ابو بصير گويد از امام صادق النِّ شنيدم كه دربارهٔ آيه ﴿ فَأَمُّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ ۞ فَرَوْحٌ وَ رَيْحُانُ ﴾ مى فرمود: روح و ريحان در قبر است و ﴿ وَ جَنَّهُ نَعِيمٍ ﴾ فرمود در آخرت مى باشد، ﴿ وَ أَمُّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الضَّالِّينَ ۞ فَنُزُلُ مِنْ حَمِيمٍ ﴾ كه در آخرت مى باشد. ٣ مِنْ حَمِيمٍ ﴾ كه در آخرت مى باشد. ٣

١. نورالثقلين، ج ٥، ص ٢٢٩؛ تفسير صافى، ج ٧، ص ١٠٣

٢. نورالثقلين، ج ٥، ص ٢٢٩ ؛ تفسير صافى، ج ٧، ص ١٠٣

٣. بحار الانوار، ج ۶، ص ۲۱۷؛ تفسير صافى، ج ٧، ص ۱۰۳؛ نور الشقلين، ج ۵، ص ۲۲۸؛
 تفسير برهان، ج ٧، ص ۴۳۲

## تفسير سورة حديد



۵۷ – سورهٔ حدید در مدینه

نـازل شـده و دارای ۲۹ آیـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

سَبِّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَزِبِرُ الْحَكِيمُ (١)

لَهُ مُلْكُ السَّمْاوَاتِ وَ الْأَرْضِ يُحْيِي وَ يُميتُ وَ هُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ (٢)

هُوَ الْأَوَّلُ وَ الْآخِرُ وَ الظَّاهِرُ وَ الْبَاطِنُ وَ هُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَليمٌ (٣)

هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمْاوَاتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ

مَعَكُمْ أَيْنَ مَاكُنتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (۴)

لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ إِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ (۵)

يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَ يُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَ هُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ (٦) آمِنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ أَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفَهِنَ فَهِهِ فَالَّذَبِنَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَ أَنَّفَقُوا لَهُمْ أَجْرُ كَبِيرٌ (٧)

۱ ـ آنچه در آسمانها و زمین است تسبیحگوی خدا هستند، و او عـزیز و
 حکیم است.

۲ حاکمیت آسمانها و زمین برای اوست، او زنده میکند و میمیراند، و او
 بر هر چیزی تواناست.

۳-اوّل و آخر و ظاهر و باطن اوست، و او به هر چیزی داناست.

۴\_او آن کسی است که آسمانها و زمین را در شش روز آفرید، سپس بر عرش قرار گرفت، آنچه که در زمین فرو می رود و آنچه که از زمین بیرون می آید را می داند و نیز آنچه که از آسمان نازل می شود و آنچه که در آن بالا می رود (را نیز می داند)، هر کجا که باشید او با شماست، و خداوند به آنچه که انجام می دهید بیناست.

۵\_ حاکمیت آسمانها و زمین از برای اوست، و همهٔ امور به سوی او بازگردانده میشود.

ع\_شب را در روز و روز را در شب پنهان میسازد، و او بدانیجه که در
 سینه هاست آگاه است.

۷\_ به خدا و رسولش ایمان بیآورید، و از آنچه شما را جانشین در آن قرار داده انفاق کنید، پس کسانی که از شما ایمان بیاورند و انفاق کنید برای آنها یاداش بزرگی است.

﴿هُوَ الْأُوَّلُ ﴾ فرمود: قبل از هر چيزي.

﴿ وَ الْآخِرُ ﴾ فرمود: بعد از هر چيزي باقي ميماند.

﴿ وَ هُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ يعنى از ضمائر و باطنها آكاه است. ` ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ يعنى در شش وقت. `` ﴿ ثُمَّ اسْتَوىٰ عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ ... ﴾ سپس بر عرش قرار

أ. تفسير برهان، ج ٧، ص ٢٣٥

٢. نورالْتُقَلَيْن، ج ٥، ص ٢٣١؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٢٣٨

٣. تفسير برهان، ج ٧، ص ٢٣٨

گرفت، آنجه که در زمین فرو می رود و آنچه که از زمین بیرون می آید را می داند و نیز آنچه که از آسمان نازل می شود و آنچه که در آن بالا می رود (را نیز می داند)، هر کجا که باشید او با شماست، و خداوند به آنچه که انجام می دهید بیناست.

از آیهٔ دوم تا آیهٔ هفتم ﴿أَجْرٌكَبِيرٌ ﴾ از محكمات است.

امام صادق النافز فرمود: بر در بهشت نوشته شده که قرض دادن هیجده حسنه دارد و صدقه دادن ده حسنه، چون قرض به شخص محتاج میرسد ولی صدقه چه بسا به دست کسی برسد که هیچ احتیاجی نداشته باشد. ۱

مَنْ ذَا اللَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَ لَهُ أَجْرٌ كَرِبِمٌ (١١) ١١ - كيست كه به خداوند قرض نيكو بدهد (از مالى كه خداوند به او عنايت فرموده به مستحقان قرض الحسنه و صدقه بدهد) تا خداوند براى او چندين برابر كند؟ و براى او باداش با ارزشي است.

إسحاق بن عمار كويد از امام موسى كاظم الله وربارة آية ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ الله وَرُضًا لله وَسَاءَ الله وَ لَهُ أَجْرُكْرِيمٌ ﴾ سوال كردم، فرمود: دربارة صلة ارحام با [ امام ] نازل شده است. ٢

يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْدَبِهِمْ وَ بِأَيْمَانِهِمْ بُشْرَاكُمُ الْيَوْمَ جَنَاتٌ تَمجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدَيْنَ فَبِهَا ذَٰلِكَ هُـوَ الْـفَوْزُ الْعَظَيِمُ (١٢)

مستدرک الوسائل، ج ۱۲، ص ۳۶۴؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۳۹
 بحارالانوار، ج ۱۰۰، ص ۱۳۸؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۳۹؛ کافی، ج ۱، ص ۵۳۷؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۳۷؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۴۰

يَوْمَ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ لِللَّذِينَ آمَنُوا انْظُرُونَا نَقْتَبِسْ مِنْ نُودِكُمْ قَبلَ ارْجِعُوا وَزَاءَكُمْ فَالْتَمِسُوا نُوراً فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُودٍ لَهُ بَابٌ بَاطِنُهُ فَهِ الرَّحْمَةُ وَ ظَاهِرُهُ مِنْ قِبَلِهِ الْعَذَابُ (١٣)

یُنادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُنْ مَعَكُمْ قَالُوا بَلَیٰ وَ لَكِنَّكُمْ فَتَنْتُمْ أَنَّفُسَكُمْ وَ تَرَبَّصْتُمْ وَ الْرَبَّتُمُ وَغَرَّكُمْ بِاللَّهِ الْغَرُورُ (۱۴) الْرَبَّتُمْ وَغَرَّكُمْ بِاللَّهِ الْغَرُورُ (۱۴) ۱۲ ـ روزی که مردان و زنان مؤمن را میبینی که نورشان پیش رو و سمت راستشان با سرعت حرکت میکند (و به آنها مژده داده میشود:) بشارت باد بر شما امروز به بهشتی که نهرها از زیر درختانش جاری است، و در آن همیشگی خواهیا، بود، این همان رستگاری بزرگ است.

۱۳ و روزی که مردان و زنان منافق به مومنین می گویند: به ما نگاه کنید تا از نور شما بگیریم، به آنها گفته می شود: به پشت سرتان برگردید و از آنجا نور بگیرید؛ پس در این هنگام میان آنها دیواری زده می شود که دری دارد.
که در باطن آن رحمت و در ظاهرش عذاب است.

1۴\_ (منافقین) آنها را صدا می زنند: آیا ما با شما نبودیم؟ می گویند: بلی، و لکن خودتان را به فتنه افکندید و انتظار (هلاکت مؤمنان و مُردن پیاسبر را) می کشیدید، و (در امور دین) شک و تردید داشتید، و آرزوهایتان شما را فریب داد تا اینکه فرمان الهی فرا رسید، و شیطان فریبنده شما را در برابر فرمان الهی فریب داد.

﴿ يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَ بِأَيْمَانِهِمْ \* فرمود: در روز قيامت نور در بين مردم طبق درجات ايمانشان تقسيم مىشود، و نورى كه به منافق مىرسد تنها بين انگشت ابهام پاى چپش را فرا مىگيرد، منافق به نور خود مىنگرد، و سپس به مؤمنين مىگويد: بايستيد تا

من از نور شما اقتباس كنم.

مؤمنین به ایشان میگویند: ﴿ارْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَالْتَمِسُوا نُـوراً ﴾ به عقب برگردید و در آنجا برای خود کسب نور کنید، در این هنگام است که بین این دو طایفه دیواری زده می شود، دیواری که دارای دری است، از پشت دیوار مؤمنین را صدا می زنند ﴿اَ لَمْ نَكُنْ مَعَكُمْ قَالُوا بَلیٰ وَلٰكِنَّكُمْ فَتَنْتُمْ أَنْفُسَكُمْ ﴾ که مگر ما در دنیا با شما نبودیم؟ میگویند: بله بودید، و لیکن شما خود را مفتون و هلاک کردید، امام فرمود: یعنی با نافرمانی خدا، خود را هلاک کردید.

﴿ وَ ارْتَبْتُمْ ﴾ يعني همواره در انتظار بوديد و شك داشتيد ﴿ وَ تَرَبَّصْتُمْ ﴾ ا

فَالْيَوْمَ لاٰيُؤْخَذُ مِنْكُمْ فِدْيَةً وَ لاَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مَأْوَاكُمُ النَّارُ هِيَ مَوْلاَكُمْ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ (١٥)

۱۵ ـ پس امروز نه از شما فدیه گرفته میشود و نه از کافران، جمایگاهتان آتش جهنم است، و آن سرپرستتان میباشد، و چه بد جایگاهی است.

﴿فَالْيَوْمَ لا يُؤْخَذُ مِنْكُمْ فِدْيَةً ﴾ فرمود: به خدا سوگند منظور يهود و نصارى نيست، بلكه منظور همين مسلمان اهل قبله است؛ سپس فرمود: ﴿مَأُواكُمُ النَّارُ هِيَ مَوْلاَكُمْ ﴾ يعنى آتش اولى و سزاوارتر براى شما است.

اً لَمْ يَأْنِ لِللَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِـذِكْرِ اللَّـهِ وَ مُـا نَـزَلَ مِـنَ الْـحَقُ وَلاٰ يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ (١٦)

16 مآیا وقت آن نرسیده کسانی که ایمان آوردهاند دلهایشان در برابر ذکر

۱. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۱۳ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۴۲

خداوند و آنچه که از حق نازل می شود خاشع گردد، و مانند کسانی که قبل از اینها کتاب داده شده نباشند که چون زمانی طولانی بـر آنـها گـذاشت قلبهایشان را قساوت گرفت، و بسیاری از آنها فاسق هستند.

﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾ يعنى آيا وقت آن نرسيده كه ايمان آورندگان ظاهرى دعوت حق را اجابت كنند.

﴿ أَنْ تَخْشَعَ قُلُو بُهُمْ ﴾ يعنى قلبهايشان ترسان شود. ﴿ لِذِكْرِ اللَّهِ ﴾ در برابر ذكر الهي. \

مَا أَصْابَ مِنْ مُصيِبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَ لاَ فَي أَنْفُسِكُمْ إِلاَّ فَي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسْيَرُ (٢٢)

لِكَيْلاٰ تَأْسَوْاعَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَ لَا تَقْرَحُوا بِمَا آثَاكُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ (٢٣)

۲۲ ـ هیچ رنج و مصیبتی در زمین و نه در وجود شما بوجود نمی آیا مگر آنکه قبل از اینکه زمین را بیافرینیم همه (در لوح محفوظ) ثبت شده است، همانا که آن در خداوند آسان است.

۲۳ این بدین خاطر است که نسبت به آنچه که از دست داده اید تاسف نخورید، و نسبت به آنچه که به شما داده شده خوشحال مباشید، و خداوند هیچ متکبر خودستایی را دوست نمی دارد.

حسن بن عباس بن حریش گوید امام جواد اللی دربارهٔ آیهٔ ﴿لِكَیْلا تَأْسَوا عَلَیٰ ما فَاتَكُمْ ﴾ فرمودند كه امام صادق الی فرمودند: مردی از پدرم دربارهٔ

١. تفسير صافي، ج ٧، ص ١١٣ ؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٢٤١ ؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٢٤٥

همین آیه سوال کرد که فرمود: نازل شده دربارهٔ.... که به زودی می آید. ا

عبد الرحمن بن كثير روايت مى كند كه امام صادق الله دربارة آية فما أضاب مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَ لا فِي أَنْسُكُم إلا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَهَا فَ فرمودند: خداوند راست فرمود و رسولش نيز آن را رساند، كتاب خدا در آسمان علم خدا به آن است و كتاب خدا در زمين علوم ما در شب قدر و غير آن مى باشد. آ

بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۲۲۳ و ج ۹۴، ص ۱۳؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۱۹؛ نورالثقلین،
 ج۵، ص ۲۴۸؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۵۷

ع. كافى، ج ١، ص ٢٤٦ ؛ بحار الانوار، ج ٢٤، ص ٢٢٣ ؛ تفسير صافى، ج ٧، ص ١١٩ ؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٢٤٨ ؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٢٤٨ ؛

#### گفتگوی بین یزید و علی بن الحسین ﷺ

﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَ لا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلاَّ فِي كِتَابِ ... ﴾

امام صادق الله فرمود: هنگامی که سر مبارک حسین بن علی الله و انزد یزید بن معاویه لعنه الله آوردند علی بن الحسین و دختران امیر المؤمنین الله و را نیز وارد بارگاه یزید نمودند و دست و کتف علی بن الحسین در این هنگام به غل و زنجیر بسته شده بود. یزید بعنوان شماتت به علی بن الحسین رو کرد و گفت: ای علی بن الحسین شکر و سپاس مر خدائی را که پدر ترا بقتل رسانید.

زین العابدین در پاسخ او فرمود: لعنت خدا بر کسی باد که پدرم را کشت.
یزید از جواب علی بن الحسین در خشم شد دستور داد گردن او را بزنند، علی
بن الحسین فرمود: ای یزید اگر تو مرا بکشی چه کسی این دختران رسول خدا
را به منازل ایشان در مدینه خواهد رسانید در حالتی که آنان سرپرست و
محرمی جز من ندارند.

در اینجا خشم یزید فرو نشست و گفت: ای علی بن الحسین جز تو دیگری آنان را به منازل خویش نخواهد رسانید سپس دستور داد سوهانی حاضر کردند و خود با دست خویش به وسیلهٔ سوهان زنجیر گردن علی بن الحسین را برید و از گردن او بیرون آورد، سپس گفت: ای علی بن الحسین آیا میدانی چرا زنجیر را از گردن تو باز کردم؟

فرمود: بلى، خواستى بدينوسيله منتى بر ما گذاشته باشى.

یزید گفت: آری بخدا قسم جز این قصد دیگری نداشتم سپس این آیه را خواند ﴿ وَ مَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِیبَةٍ فَبِمَاكسَبَتْ أَیْدِیكُمْ ﴾ ایعنی آنچه رنج و

۱. شوری، آیهٔ ۳۰

مصيبت بشما رسيد بر اثر اعمالي است كه انجام دادهايد.

على بن الحسين فرمود: اى يزيد اين آيه دربارهٔ ما نازل نشده است بلكه اين آيه ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ \_ تا \_ لأ تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُم ﴾ دربارهٔ ما نازل شده است و فرمود: زيرا ما از آن كسانى هستيم كه اگر چيزى از ما در اين دنيا فوت شده و از دست برود دلتنگ و آزرده خاطر نمى شويم و نيز اگر اقبال و خوبى بما برسد به خاطر آن شاد و مغرور نمى گرديم. ا

لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَ أَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَ الْسَهِزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَ أَنْزَلْنَا الْحَدَيِدَ فِيهِ بَأْشُ شَدِيدٌ وَ مَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَ لِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَ رُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قَوِيٍّ عَزَيْزُ (٢٥)

۲۵ ـ به تحقیق ما رسولاتی را با دلائلی روشن فرستادیم و با آنها کتاب و میزان نازل کردیم تا مردم به عدالت قیام گنند، و آهن را نازل کردیم که در آن قدرتی قوی و منافعی برای مردم است، تا خداوند بداند که چه کسی او و رسولش را یاری میکند، بدون آنکه او را ببینند، همانا خداوند قوی و عزیز

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَ أَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَ الْمِيزَانَ ﴾ فرمود: مراد از ﴿الميزان﴾ امامِ النَّيِّ است. ٢

يًا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ آمِنُوا بِرَسُولِهِ يُـؤْتِكُمْ كِـفْلَيْنِ مِـنْ رَحْـمَتِهِ وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ وَ يَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٢٨)

بحارالانوار، ج ۴۵، ص ۱۶۸؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۴۷؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۵۷
 ۲. نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۴۹؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۶۳؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۲۰

لِنَلاَٰ يَعْلَمَ أَهْلُ الْكِتَابِ أَلاَٰ يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِنْ فَضْلِ اللَّهِ وَ أَنَّ الْفَصْلَ بِيَدِ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشْاءُ وَ اللَّهُ ذُو الْفَصْلِ الْعَظيم (٢٩)

۲۸ ـ ای کسانی که ایمان آورده اید از خداوند بپرهیزید، و به رسولش ایمان بیاورید تا خداوند دو بهره از رحمتش به شما عنایت کند و برای شما نوری قرار دهد که به وسیلهٔ آن راه بروید و گناهانتان را بیامرزد، و خداوند. آمرزنده و مهربان است.

۲۹ ـ تا اهل کتاب بدانند که چیزی از فضل خداوند را قادر نیستند، و همانا فضل به دست خداوند است که به هر کسی که بخواهد می دهد، و خداوند دارای فضل بزرگ است.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ آمِنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ \* فرمود: دو بهره از رحمت الهي ميبرنند يكي اينكه خداوند آنها را داخل آتش جهنم نميكند و ديگر اينكه آنها را وارد در بهشت ميكند.

﴿ وَ يَجْعَلْ لَكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ ﴾ يعنى ايمان.

سماعة بن مهران گوید امام صادق النا در معنای آیه ﴿یُوْتِکُمْ کِفْلَیْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ ﴾ فرمود: امام حسن النا و امام حسین النا و ﴿ وَ یَجْعَلْ لَکُمْ نُسوراً تَمْشُونَ بِهِ ﴾ فرمود: امامی که به آن اقتداء می کنید و از او پیروی می نمائید. ا

﴿لِنَلاَ يَعْلَمَ أَهْلُ الْكِتَابِ أَلا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِنْ فَضْلِ اللهِ وَ أَنَّ الْفَضْلَ بِيَدِ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَ اللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ تا اهل كتاب بدانند كه چيزى از فضل خداوند را قادر نيستند، و همانا فضل به دست خداوند است كه به هر كسى كه بخواهد مى دهد، و خداوند داراى فضل بزرگ است.

تاویل الآیات الظاهره، ص ۶۴۲ ؛ شواهمد التنزیل، ج ۲، ص ۳۰۹ ؛ نورالشقلین، ج ۵. ص ۲۵۲ ؛ بحارالانوار، ج ۹، ص ۲۴۲ و ج ۲۳، ص ۳۱۹ ؛ کافی، ج ۱، ص ۴۳۰ ؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۲۳ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۶۵

# تفسير سورة مجادله



03-30/1985-1985

۵۸ – ســـورهٔ مــجادله در

مدینه نازل شده و دارای ۲٬۲

آیه است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ

قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ في زَوْجِهَا وَ تَشْتَكي إِلَى اللَّهِ وَ اللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمْا إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ (١)

الَّذَ بِنَ يُظَاهِرُونَ مِنْكُمْ مِنْ نِسَائِهِمْ مَا هُنَّ أُمَّهَا تِهِمْ إِنْ أُمَّهَا تُهُمْ إِلاَّ اللاَّني وَلَدْنَهُمْ وَ إِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنْكَراً مِنَ الْقَوْلِ وَ زُوراً وَ إِنَّ اللَّهَ لَعَفُقٌ غَفُورٌ (٢) وَ اللَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاشًا ذٰلِكُمْ تُوعَظُونَ بِهِ وَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٣)

فَمَنْ لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهَرَيْنِ مُتَنَّابِعَيْنِ مِنْ قَبْلِ أُنْ يَتَمَاشًا فَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتَينَ مِسْكَبِناً ذَٰلِكَ لِتُؤْمِنُوا بِاللّٰهِ وَ رَسُولِهِ وَ تِلْكَ حُـدُودُ اللّٰهِ وَ لِلْكَافِرِبِنَ عَذَابٌ أَلِيمٌ (۴)

۱\_به تحقیق خداوند سخن زنی را که دربارهٔ شوهرش به تو مراجعه کرده و به خداوند شکایت می کرد را شنید، و خداوند گفتگوهای شما دو نفر را می شنید، همانا که خداوند شنوا و بیناست.

۲ - کسانی از شما که با زنانشان ظهار میکنند (میگویند: نسبت تو به من مانند مادرم به من است)، آنها مادر حقیقی شوهران نیستند، مادران حقیقی آنها همانهایی هستند که آنها را به دنیا آوردهاند، همانا که آنها سخنان

زشت و باطل میگویند، و همانا که خداوند بخشنده و آمرزنده است. ۳ ـ و کسانی که با زنان خود ظهار میکنند و بعد از گفتهٔ خود برمیگردند، قبل از اینکه با آنها تماس بگیرند بردهای را آزاد کنند. این کلامی است که به آن پند و اندرز داده میشوید، و خداوند بدانچه که انجام می دهید آگاه

۴ پس کسی که برده ای نیافت قبل از تماس (با همسرش) دو ماه پی در پی روزه بگیرد، و کسی که استطاعت آن را هم ندارد پس شصت مسکین را طعام دهد، این (حکم کفاره) برای آن است که به خداوند و رسولش ایمان بیاورید، که این حدود الهی است، و برای کافران عذابی دردناک است.

﴿قَدْ سَمِعَ اللّٰهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زُوْجِهَا وَ تَشْتَكِي إِلَى اللّٰهِ وَ اللّٰهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَ كُمَا إِنَّ اللّٰهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾

سبب نزول سوره به خاطر اول ظهاری بود که در اسلام اتفاق افتاد و علتش این بود که مردی به نام اوس بن صامت از انصار که پیرمردی بود، روزی از زنش عصبانی شد و به او گفت: تو به من مانند پشت مادرم هستی، پس از مدتی اوس از گفتهٔ خود پشیمان شد. در زمان جاهلیت هرگاه کسی این جمله را به همسرش می گفت تا آخر بر او حرام می شد، اوس به همسرش گفت: ای خوله ما در زمان جاهلیت با این جمله به هم حرام می شدیم، حال که خداوند اسلام را برای ما آورده به نزد رسول خدا می آن آمد و عرض کرد: ای رسول خدا می آن که پدر و مادرم فدای تو باد، اوس بن صامت شوهرم و پدر بچه هایم خدا می سر عمویم است که به من گفت: که تو به من مانند پشت مادرم به من هستی و ما در زمان جاهلیت با این جمله به همدیگر حرام می شدیم و حال خداوند به و ما در زمان جاهلیت با این جمله به همدیگر حرام می شدیم و حال خداوند به

وسیلهٔ شما اسلام را برای ما فرستاد، حکم چیست؟ ا

#### اولین ظهار در اسلام

حمران روایت میکند که امام باقرطی فرمود: زنی از مسلمانان نزد رسول خدا می فی رفت و عرضه داشت: یا رسول الله! فلانی همسر من است که عمری رحم خود را در اختیارش گذاشتم، و در امور دنیا و آخرت یاریش کردم، و هیچ ناملایمی از من ندیده، می خواهم از او شکایت کنم.

فرمود: ازچه شکایت کنی؟

عرضه داشت: به من گفته تو بر من حرامی، همان طور که پشت مادرم حرام است، و مرا از خانهام بیرون کرده، حال در کار من چارهای بیندیش. حضرت فرمود: خدای تعالی درباره این مساله آیهای نازل نفرموده تا طبق آن میان تو و شوهرت حکم کنم، و من نمیخواهم از کسانی باشم که پاسخ روشن نمیدهند. زن شروع کرد به گریه کردن، و شکوه نمودن به درگاه خدای عز و جل، و از نزد رسول خدا بیرون رفت.

راوى مى گويد: خداى تعالى گفتگوى او با رسول خدا عَيَّبُولُهُ و شكايتش در امر شوهرش را شنيد، و اين آيات را نازل كرد: ﴿بِسْمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا - تا - وَ إِنَّ الله لَعَفُو يُغَفُّورُ ﴾

پس رسول خدا عَیَّرُاللهٔ کسی را به دنبال آن زن فرستاد، و به وی فرمود: برو شوهرت را بیاور. زن شوهرش را آورد. حضرت به او فرمود: آیا تو به همسرت گفته ای که تو بر من حرام هستی مانند پشت مادرم؟

۱. بحارالانوار، ج ۲۲، ص ۷۱ و ج ۱۰۱، ص ۱۶۵ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۷۰ ؛ تنفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۲۹

عرض كرد: بله آن را گفتهام.

رسول خدا مَ الله الله الله الله الله الله الرحدائ تعالى درباره كار تو و همسرت، قرآنى (آياتى) نازل كرده، و آيات را برايش خواند: ﴿ بِسْمِ الله الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ قَدْ سَمِعَ الله قَوْلَ النَّي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِها - تا - إِنَّ الله لَعَفُو عَفُورٌ ﴾. بنابراين همسرت را به خانه ببر، زيرا تو سخنى منكر و نامشروع گفته اى، و خدا از جرمت گذشت، و ديگر چنين كارى را تكرار مكن.

راوی میگوید: مرد برگشت، در حالی که از آنچه به همسرش گفته بود پشیمان بود، و خدای تعالی برای اینکه مؤ منین دچار چنین ندامتی نشوند، این آیه را فرستاد: ﴿الَّذِینَ یُظَاهِرُونَ مِنْ نِسْائِهِمْ ثُمَّ یَعُودُونَ لِنا قَالُوا ﴾ کسانی که همسر خود را ظهار میکنند، و پشیمان میشوند یعنی آن مرد که به زنش گفت تو بر من همچون پشت مادرم حرام هستی، و بعد از آنکه این مرد چنین کرد و خدا او را عفو فرمود، اگر کسی چنین کند، بر او واجب میشود قبل از همخوابگی با همسرش بردهای آزاد کند ﴿ذَلِکُمْ تُوعَظُونَ بِهِ وَ اللّٰهُ بِما تَعْمَلُونَ خَبِیرٌ \* فَمَنْ لَمْ یَجِدْ فَصِیامُ شَهْرَیْنِ مُتَتَابِعَیْنِ ﴾ و اگر کسی نمیتواند برده آزاد کند، قبل از تماس دو ماه پی در پی روزه بگیرد، ﴿فَمَنْ لَمْ یَسْتَظِعْ فَاطِعامُ سِتِینَ کند، قبل از تماس دو ماه پی در پی روزه بگیرد، ﴿فَمَنْ لَمْ یَسْتَظِعْ فَاطِعامُ سِتِینَ مَسکین را طعام دهد. مسکین را طعام دهد. آن گاه فرمود: خدای تعالی عقوبت کسی را که بعد از این نهی ظهار کند این قرار داده و فرموده: ﴿ذَلِکَ لِتُؤْمِنُوا بِاللّٰهِ وَ رَسُولِهِ وَ تِلْکَ حُدُودُ اللّٰهِ ﴾ یعنی این قرار داده و فرموده: ﴿ذَلِکَ لِتُؤْمِنُوا بِاللّٰهِ وَ رَسُولِهِ وَ تِلْکَ حُدُودُ اللّٰهِ ﴾ یعنی این است حدظهار. ا

امام باقرطی فرمود: ظهار بر اثر سوگند، و برای زیان رساندن (اضرار)، و در حال خشم واقع نمی شود، و جز در زمان پاکیزگی زن بدون هم آغوشی و

١. وسائل الشيعه، ج ٢٦، ص ٣٠۴؛ بحارالاتوار، ج ١٠١، ص ١۶۶؛ كافي، ج ٤، ص ١٥٢

#### نیز گواهی دو گواه مسلمان صورت نمیگیرد. ا

أَ لَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوىٰ ثَلاثَةٍ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ وَ لاَ خَمْسَةٍ إِلاَّ هُوَ سَادِسُهُمْ وَ لاَ أَدْنَىٰ مِنْ ذَٰلِكَ وَلاَأَكْثَرَ إِلاَّ هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يُتَبَّئُهُمْ بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلَيْمٌ (٧)

أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذَيِنَ نُهُوا عَنِ النَّجُوىٰ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَ يَتَنَاجَوْنَ بِالْإِثْمِ وَ الْعُدُوانِ وَ مَعْصِيَةِ الرَّسُولِ وَ إِذَا جُاؤُكَ حَيَّوْكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ اللَّهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ لَوْ لاَ يُعَذِّبُنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ يَصْلَوْنَهَا فَيِثْسَ الْمَصِيرُ (٨)

يُا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا إِذَا تَنَاجَيْتُمْ فَلاَ تَنَاجَوْا بِالْإِثْمِ وَ الْـعُدُوانِ وَ مَـعْصِيَةِ الرَّسُولِ وَ تَنَاجَوْا بِالْبِرِّ وَ التَّقُوىٰ وَ اتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ (٩) إِنَّمَا النَّجُوىٰ مِنَ الشَّيْطَانِ لِيَحْزُنَ الَّذَبِنَ آمَنُوا وَلَيْسَ بِضَارِّهِمْ شَيْئاً إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ (١٠)

۷- آیا نمی دانی که خداوند آنچه در آسمان ها و زمین است را می داند، هیچ سه نفری با همدیگر نجوا نمی کنند مگر آنکه چهارمین آنها خداوند است، و پنج نفری با هم نجوا نمی کنند مگر آنکه ششمین آنها خداوند است، و هیچ تعداد کمتر از اینها یا بیشتر از اینها نیست مگر آنکه خداوند با آنهاست هر کجا که باشند، سپس روز قیامت آنها را به آنچه که انجام داده اند آگاه می کند، همانا که خداوند به همه چیز داناست.

۸\_آیا ندیدی کسانی را که از نجوا کردن نهی شده بودند سپس از آنچه که

١. كافي، ج ع، ص ١٥٣ ؛ وسائل الشيعه، ج ٢٢، ص ٣٠٧ ؛ بحار الانوار، ج ١٠١، ص ١٤٧

نهی شده بودند به آن برگشتند و برای گناه و دشمنی و نافرمانی رسول با هم
به نجوا می پردازند و چون به نزد تو می آیند تحقیتی به تو می گویند که
خداوند تو را با آن تحیّت نگفته است و در دل می گویند: چرا خداوند ما را
به آنچه که می گوئیم عذاب نمی کند؟! جهنّم برای آنها کفایت می کند، وارد
آن می شوند، پس چه جایگاه بدی است.

۹-ای کسانی که ایمان آورده اید، هنگامی که به نجوا پرداختید دربارهٔ گناه و دشمنی و نافرمانی رسول نجوا نکنید بلکه دربارهٔ نیکی و پرهیزگاری نجوا کنید، و از خداوندی بپرهیزید که به سوی او محشور می شوید.

۱۰ همانا که نجوا از شیطان است که میخواهد به وسیلهٔ آن صورمنان را اندوهگین کند، ولی نمی تواند ضرری به آنها بزنند مگر به اذن الهی، پس مومنین فقط بر خداوند توکل میکنند.

﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا عَنِ النَّجُوى ثُمَّ يَعُودُونَ لِما نُهُوا عَنْهُ فسرمود: اصحاب رسول خدا تَنَافِقُ به نزد آن حضرت مى آمدند و از آن حضرت سوال مى كردند كه از خداوند سوال نمايد، و گاهى از مساله اى سوال مى كردند كه براى آنها حلال و جائز نبود، پس خداوند اين آيه را نازل فرمود: ﴿وَيَتَنَاجَوْنَ بِالْإِثْمِ وَ الْعُدُوانِ وَ مَعْصِيَتِ الرَّسُولِ ﴾ و براى گناه و دشمنى و نافرمانى رسول با هم به نجوا مى پردازند.

و هر وقت نزد پیامبر عَلَیْ می آمدند می گفتند: «أنعم صباحا و أنعم مساء» که این تحیت اهل جاهلیت پس خداوند این آیه را نازل فرمود: ﴿وَ إِذَا جَاوُکَ حَیُوْکَ بِما لَمْ یُحَیِّک بِهِ اللَّهُ ﴾ که رسول خدا عَلَیْ الله به آنها فرمود: به تحقیق خداوند تحیتی بهتر از آن را که تحیت اهل بهشت «السلام علیکم» را به ما عنایت فرموده است سپس خداوند عز و جل فرمود: ﴿یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا إِذَا

تَنَاجَيْتُمْ فَلا تَتَنَاجَوْا بِالْإِثْمِ وَ الْعُدُوانِ وَ مَعْصِيَةِ الرَّسُولِ وَ تَنَاجَوْا بِالْبِرِّ وَ التَّقُوىٰ وَ التَّقُولُ وَ التَّقُولُ وَ التَّقُولُ وَ التَّقُولُ وَ اللَّهُ الَّذِي إِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ﴾ اى كسانى كه ايمان آوردهايد، هنگامى كه به نجوا پرداختيد دربارهٔ گناه و دشمنى و نافرمانى رسول نجوا نكنيد بلكه دربارهٔ نيكى و پرهيزگارى نجوا كنيد، و از خداوندى بپرهيزيد كه به سوى محشور مىشويد. ا

#### تعويذي جهت خواب بدديدن

﴿ إِنَّمَا النَّجْوىٰ مِنَ الشَّيْطَانِ لِيَحْزُنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَ لَيْسَ بِضَارِّهِمْ شَيْئًا إِلاَّ بِإِذْنِ اللّهِ وَ عَلَى اللّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾

ابو بصیر روایت میکند که امام صادق این فرمودند: سبب نزول آیه این بود که حضرت فاطمه این در خواب دید که رسول خدا این قصد دارد، با فاطمه، علی، حسن و حسین ایم از مدینه خارج شوند، پس بیرون آمدند و از دیوارهای مدینه گذشته و به دو راهی رسیدند که رسول خدا ایم از دست راست رفتند تا به جایی رسید که در آنجا درخت خرما و آب بود.

پس رسول خدا مَیَ فَی الله که در یکی از دو گوشش نقطه های سفیدی بود و دستور ذبح آن را داد، وقتی آن را خوردند در همانجا از دنیا رفتند.

فاطمه الله در حالى كه گريه مى كرد و ناراحت بود بيدار شد و اين خواب را به رسول خدا مَنْ الله نكفت، صبح كه شد رسول خدا مَنْ الله با الاغى آمد و فاطمه الله را بر آن سوار نمود و دستور داد كه امير المؤمنين، حسن و حسين المناه الله از مدينه بيرون روند همان طور كه فاطمه الله در خواب ديده

١. تفسير صافي، ج ٧، ص ١٣٣ ؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٢٧٢

بود، وقتی دیوارهای مدینه را پشت سر گذاشتند به یک دو راهی رسیدند، رسول خدا می از طرف راست حرکت کرد همان طور که فاطمه این در خواب دیده بود تا رسیدند به جایی که در آنجا نخل و آب بود، رسول خدا می گوسفندی را با همان اوصافی که فاطمه این در خواب دیده بود خرید و دستور ذبح آن را داد، بعد از ذبح آن را بریان نمودند.

تا خواستند از گوشت آن بخورند فاطمه الله الله شد و از آنان دور شد در حالی که گریه می کرد و می ترسید که آنان از دنیا بروند.

رسول خدا سلط ما میکنی را خواست و با گریه او روبرو شد و فرمود: دخترم چه شده که گریه میکنی؟

فاطمه عرض کرد: یا رسول الله عَنْ دیشب در خواب چنین و چنان دیدم، رفتار شما همان طور بود که من در خواب دیده بودم و لذا از شما دور شدم تا مرگ شماها را نبینم.

پس رسول خدا الله باند شد و دو رکعت نماز خواند، سپس با پروردگارش مناجات نمود و جبرئیل بر او نازل شد، گفت: یا محمد الله کسی که به فاطمه الله این خواب را پیش آورده شیطان است که به او «زها» گفته می شود و مؤمنین را در خوابشان اذیت می کند و چیزهایی به آنان نشان می دهد که موجب اندوه شان می گردد.

پس رسول خدا عَلَيْ به جبرئيل امر نمود كه آن شيطان را بياورد، وقتى كه شيطان خدمت رسول خدا عَلَيْ به او فرمود: تو اين خواب را براى فاطمه عَلِيْكُ پيش آوردى؟

شيطان گفت: بلي يا محمّد عَلَيْبُولْهُ

پس رسول خدا عَلَيْهِ سه مرتبه در سه جا بر او تف كرد و آب دهان انداخت.

سپس جبرئیل به محمد مَنْ عَرض کرد: ای محمد مَنْ هرگاه تو یا هر یک از مؤمنین در خواب چیز ناخوشایندی را دید بگوید: «أعوذ بسما عاذت بسه ملائکة الله المقربون و انبیاء الله المرسلون و عباده الصّالحون من شرّ ما رأیت من رؤیائی» و سورهٔ حمد و معوّذتین و قل هو الله احد را بخواند و سه مرتبه آب دهان به طرف چپ بیاندازد. دیگر آنچه که در خواب دیده به او ضرری نمی رساند.

پس خدای تعالی بر رسولش این آیه را نازل نمود: ﴿إِنَّــمَا النَّـجُوىٰ مِـنَ الشَّيْطَان ... ﴾ . \

سليمان بن خالد گويد از امام باقر الله عنه معناى آيهٔ ﴿ إِنَّمَا النَّجُوىُ مِنَ الشَّيْطانِ ﴾ سوال كردم، فرمود: فلانى است.

﴿ مَا يَكُونُ مِنْ نَجُوىٰ ثَلاثَةٍ إِلا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ فلانى و فلانى و فرزند فلانى كه امين مردم بودند جمع شده و وارد كعبه شدند و بين خودشان كاغذى نوشتند كه اگر محمد مُرد هرگز نگذارند كه خلافت به بنى هاشم برگردد. ٢

يًا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قَبِلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الْمَجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللَّهُ لَكُمْ وَ إِذَا قَبِلَ انْشُرُوا فَانْشُرُوا يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (١١)

۱۱ ـ ای کسانی که ایمان آوردهاید، هنگامی که به شما گفته شود: در مجالس به دیگران جای دهید، جای دهید، که خداوند نیز (در بهشت) جایتان را وسعت می بخشد؛ و هنگامی که گفته شود: بر خیزید، پس

بــحار الانــوار، ج ۴۳، ص ۹۰ و ج ۵۸، ص ۱۸۷ و ج ۷۳، ص ۱۹۸ ؛ نـور الثـقلين، ج ۵، ص ۱۹۸ ؛ نـور الثـقلين، ج ۵، ص ۲۶۱ ؛ تفسير صافى، ج ۷، ص ۱۳۵
 ۲. پـحار الانوار، ج ۱۷، ص ۲۹ و ج ۲۸، ص ۸۵ ؛ تفسير برهان، ج ۷، ص ۴۷۵

برخیزید، که خداوند کسانی از شما که ایمان آوردهاند و کسانی را که علوم و دانش داده شده را درجات رفیع می دهد، و خداوند بدانچه که انجام می دهید آگاه است.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الْمَجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ فرمود: هر وقت رسول خدا عَيَّا الله وارد مسجد مى شد مردم براى آن حضرت بلند مى شدند، پس خداوند آنها را از بلند شدن نهى كرده و فرمود: ﴿ تفسحوا ﴾ در مجلس به آن حضرت جا بدهيد ﴿ وَ إِذَا قِيلَ انْشُزُوا فَانْشُزُوا \* يعنى هنگامى كه به شما گفت برخيزيد پس از جايتان برخيزيد .

يَا أَيُّهَا الَّذَ بِنَ آمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولُ فَقَدَّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجُوْاكُمْ صَدَقَةً ذَٰلِكَ خَيْرٌ لَكُمْ وَ أَطْهَرُ فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فَإِنَّ اللَّهَ خَفُورٌ رَحبِم (١٢) أَ أَشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجُوْاكُمْ صَدَقَاتٍ فَإِذْ لَمْ تَقْعَلُوا وَ ثَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقْبِمُوا الصَّلاَةَ وَ آتُوا الزَّكَاةَ وَ أَطْبِعُوا اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَ اللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ (١٣)

11\_ای کسانی که ایمان آورده اید، هنگامی که میخواهید با رسول خدا نجوا کنید قبل از آن صدقه ای بدهید، که آن برای شما بهتر و پاکیزه تر است، و اگر چیزی (برای صدقه دادن) نیافتید که خداوند آمرزنده و مهربان است.

11\_آیا ترسیدید از اینکه قبل از نسجوا صدقه دهید فقیر شوید و لذا خودداری کردید؟ پس حال که این کار را نکردید و خداوند توبه شما را پذیرفت پس نماز به پا دارید و زکات بپردازید و از خداوند و رسولش اطاعت کنید، که خداوند بدانچه که انجام می دهید آگاه است.

۱. نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۶۳؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۳۷؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۷۶

#### آیدای که جز علی ﷺ کسی دیگر به آن عمل نکرد

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدَّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجُواكُمْ صَدَقَهُ \* هنگامی که از رسول خدا تَيَيُّ الله درخواستی داشتید همان هنگام صدقه بدهید که حاجتتان برآورده می شود، کسی جز امیرالمومنین علی النِّل به آن عمل نکرد که آن حضرت یک دینار صدقه می داد و ده سخن با رسول خدا تَیْهُ اللهٔ گفتگو می کرد. ا

ابو بصير روايت مىكند كه از امام صادق الله دربارهٔ معناى آيهٔ ﴿إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجُوا كُمْ صَدَقَةً ﴾ سوال كردم، فرمود: على بن ابىطالب الله در هنگام سخن گفتن با پيامبر عَلَيْنَ الله صدقه مىداد سپس خداوند آن رابا اين آيه ﴿أَ أَشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدِيْ نَجُوا كُمْ صَدَقاتٍ ﴾ منسوخ نمود. آن رابا اين آيه ﴿أَ أَشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدِيْ نَجُوا كُمْ صَدَقاتٍ ﴾ منسوخ نمود. آن رابا اين آيه ﴿أَ أَشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدِيْ نَجُوا كُمْ صَدَقاتٍ ﴾ منسوخ نمود. آن رابا اين آيه المالية عليه المالية الله المالية المالية

مجاهد گوید حضرت علی النافر فرمود: همانا در قرآن آیه ای است که کسی قبل از من به آن عمل نکرد و بعد از من نیز کسی به آن عمل نمیکند و آن آیه نجوی است، یک دینار داشتم و آن را به ده درهم خُرد نمودم، و هر سخنی که با پیامبرمی نمودم یک درهم صدقه می دادم. که خداوند آن را با آیه ﴿ أَ أَشْفَقْتُمْ اللهُ عَلَوْا بَیْنَ یَدَیْ نَجُوا کُمْ صَدَقَاتٍ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَ تَابَ اللهُ عَلَیْکُمْ فَاقیمُوا الصَّلاة وَ آتُوا الزَّکاة وَ أَطیعُوا الله وَ رَسُولَهُ وَ الله خَبیرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ \* منسوخ نمودم "

أَ لَمْ تَرَ إِلَى الَّذَبِنَ تَوَلَّوْا قَوْماً غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مَا هُمْ مِـنْكُمْ وَ لاَ مِـنْهُمْ وَ يَحْلِفُونَ عَلَى الْكَذِبِ وَ هُمْ يَعْلَمُونَ (١٤)

١. نورالثقلين، ج ٥، ص ٢٤٥ ؛ تفسير صافى، ج ٧، ص ١٣٨

بحار الانوار، ج ۳۵، ص ۳۷۸؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۸۳؛ نور الثقلین، ج ۵، ص ۲۶۵؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۳۸

٣. بحارالانوار، ج ١٧، ص ٢٩ و ج ٣٥، ص ٣٧٨؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٢٤٥؛ تفسير برهان،
 ج ٧، ص ۴٨٣

أَعَدَّ اللَّهُ لَهُمْ عَذَاباً شَديداً إِنَّهُمْ شَاءَ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ (١٥) اتَّخَذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَنْ سَبِلِ اللّهِ فَلَهُمْ عَذَابٌ مُهيِنٌ (١٦)

لَنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوٰالُهُمْ وَ لا أَوْلاٰدُهُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئاً أُولَٰذِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيها لحالِدُونَ (١٧)

يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعاً فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ وَ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلىٰ شَيْءٍ أَلاْ إِنَّهُمْ هُمُ الْكَاذِبُونَ (١٨)

۱۴ ــ آیا ندیدی کسانی را که با قومی دوست شدند که مورد غضب خداوند بودند؟ که آنها نه با شما بودند و نه از آنها، و سوگند دروغ میخورند در حالی که میدانند (دروغ است).

۱۵ ـ خداوند برای آنها عذابی شدید آماده کرده است، چرا که آنها اعمال
 بدی انجام میدادند.

. برای از راه خدا برای قرار دادند، و مردم را از راه خدا باز داشتند، پس برای آنها عذابی ذلّت بار است.

۱۷ ــ و هرگز اموال و فرزندانشان آنها را از عذاب خداوند نمی رهاند، آنها
 اهل آتش جهنم هستند، و در آنجا همیشگی خواهند بود.

۱۸ ـ روزی که خداوند همهٔ آنها را بر میانگیزد، پس آنها برای خداوند هم سوگند (دروغ) میخورند همچنانکه برای شما یاد میکنند. گمان میکنند که برای آنها اثری خواهد داشت؛ آگاه باشید که آنها دروغگویان هستند.

 آمد آن حضرت به او فرمود: چه چیز از پهودیها مینوشتی و حال آنکه خداوند شما را از نوشتن آن نهی فرموده است؟

گفت: ای رسول خدا اوصاف شما را از روی تورات آنها می نوشتم و آن را برای پیامبر عَلِی خواند که پیغمبر در خشم و غضب شد.

مردی از اصحاب به او گفت: وای بر تو آیا نمی بینی که پیامبر ﷺ از تو خشمگين است؟

گفت: من از غضب خداوند و رسولش به خداوند پناه میبرم من اوصاف تو را آنچه در تورات دیدهام نوشتهام.

پیغمبر به او فرمود: اگر موسی بن عمران میان آنها بود و نزد ایشان میرفتی برای آن چیزیکه میل داری همانا تو کافر بودی و آن قول خداوند است كه فرمود: ﴿ اتَّخَذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً ﴾ يعنى ايمانشان پردهاى در ميان آنها و كفار است و ايمان آوردن آنها اقرار زباني وبه خاطر ترس از شمشير و ندادن حزیه است. <sup>۲</sup>

و فرمود: ﴿ يَوْمَ يَبُعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعاً فَيَحْلِفُونَ لَـهُ كَـمَا يَـحْلِفُونَ لَكُـمْ ﴾ يعني هنگامی که روز قیامت شود خداوند آنهائی را که حق آل محمد المنافق را غصب نمودهاند را جمع مىكند و اعمال آنها را به ايشان عرضه مىدارد، آنها سوگند مىخورند اين كارها را انجام ندادهاند، همچنانكه در دنيا قسم خورده بودند که نگذارند ولایت به بنی هاشم برسد و بعد برای رسول خدا عَیْرالله به دروغ سوگند خوردند که آن را نگفته اند، و در عقبه تنصمیم گرفتند که پیغمبر اكرم عَيْدُ أَنْهُ را بقتل برسانند وقتى خداوند خبر داد و رسولش را از تصميم و

١. بحارالانوار، ج ٩، ص ٢٤٢

٢. بحارالانوار، ج ٣٠، ص ١٥٩

عهد بستن ایشان آگاه گردانید، حضور پیغمبر اکرم ﷺ آمدند به دروغ سوگند یاد کردند که ما چنین تصمیمی نداشتیم و عهد و پیمانی نبستیم آن وقت این آیه را نازل فرمود: ﴿یَحْلِفُونَ بِاللّٰهِ مَا قَالُوا وَ لَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ الْكُفْرِ وَ كَفَرُوا بِعْدَ إِسْلاَمِهِمْ وَهَمُّوا بِمَا لَمْ يَنْالُوا وَمَا نَقَمُوا إِلا اَنْ أَغْنَاهُمُ اللّٰهُ وَ رَسُولُهُ مِنْ فَصْلِهِ بَعْدَ إِسْلاَمِهِمْ وَهَمُّوا بِمَا لَمْ يَنْالُوا وَمَا نَقَمُوا إِلا اَنْ أَغْنَاهُمُ اللّٰهُ وَ رَسُولُهُ مِنْ فَصْلِهِ فَإِنْ يَتُوبُوا يَكُ خَيْراً لَهُمْ ﴾ (منافقان) به خدا سوگند میخورند که (سخنانی فَإِنْ يَتُوبُوا يَکُ خَيْراً لَهُمْ ﴾ (منافقان) به خدا سوگند میخورند که (سخنانی اندرست) نگفتهاند، و به تحقیق سخنانی کفرآمیز گفتهاند و بعد از اسلام آوردن کافر شدند، و تصمیم گرفتند ولی دست بدان نیافتند، آنها در پی انتقام هستند که خداوند و رسولش آنها را از فضل خود بی نیاز ساختند، اگر توبه کنند برای آنها بهتر است. ا

لأنتجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللّٰهِ وَ الْيَوْمِ الْآخِرِ يُؤادُّونَ مَنْ حَادَّ اللّٰهَ وَ رَسُولَهُ وَلَوْكَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشْبِرَتَهُمْ أُولَٰئِكَ كَتَبَ فَي قُلُوبِهِمُ الْإيمانَ وَ أَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ وَ يُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَحْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنَّهٰارُ خَالِدَبِنَ فِيهَا رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوا عَنْهُ أُولَٰئِكَ حِزْبُ اللّٰهِ أَلا إِنَّ حِزْبَ اللّٰهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (٢٢)

۲۲ - هیچ قومی را نمی یابید که به خداوند و روز رستاخیز ایمان آورده باشد و با دشمنان خداوند و رسولش دوستی کرده باشد، هر چند که (آن دشمنان) پدران یا فرزندان یا برادران یا خویشان آنها باشند. اینها کسانی هستند که خداوند بر دلهایشان ایمان را نوشته و با روحی از جانب خودش آنها را تقویت نموده است، و آنها را به باغهای بهشتی وارد می کند که از زیر درختانش نهرها جاری است و در آن همیشگی خواهند بود، خداوند از

۱. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۸۵ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۶۶ ؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۴۱

آنها خشنود است، و آنها نيز از خداوند خشنود مى باشند، اينها حزب الهى هستند، آگاه باشيد كه حزب الله رستگاران هستند.

﴿ لاَ تَجِدُ قَوْماً يُؤُمِنُونَ بِاللّٰهِ \_ تا \_ أَوْ إِخْوالنَهُمْ أَوْ عَشِيرَ تَهُمْ .... ﴾ يعنى هر كس به خداوند و روز آخرت ايمان دارد كسى را كه از خداوند و رسولش روى بر گردانده با او دوستى و برادرى نكند، تا اينكه فرمود: ﴿ أَو لَئِكَ كَتَبَ فِي قَلُوبِهِمُ الْإيمانَ ﴾ كه آنها ائمه ﴿ إِلَيْهَا هستند.

﴿ وَ أَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ فرمود: روح فرشته ای بزرگتر از جبرئیل و میکائیل بود که با رسول خُداعَیِّ بود و با ائمه المییی نیز می باشد. ا

﴿ أُولَئِكَ حِزْبُ اللَّهِ ﴾ يعنى ائمة الله إلى ياوران خدا هستند.

﴿ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ آگاه باشيد كه حزب الله رستگاران

مرز فرزت کے جذر میں سے ک

ا. نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۷۰؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۸۸

۲. تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۹۰



# تفسير سورة حشر



۵۹ – سورهٔ حشر در مـدینه

نازل شده و دارای ۲۶ آیـه

است.



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

سَبَّحَ لِلَٰهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكَيْمُ (١)
هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِأَوَّلِ الْحَشْرِ مَا ظَنَنْتُمْ أَنْ يَخْرُجُوا وَ ظَنُوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللَّهِ فَأَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ حَصُونُهُمْ مِنَ اللَّهِ فَأَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَخْتَسِبُوا وَ قَذَفَ فَي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ يُسِخْرِبُونَ بُيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا وَ قَذَفَ فَي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ يُسخْرِبُونَ بُيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ

وَأَيْدِي الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ (٢) وَ لَوْ لاٰ أَنْ كَتَبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْجَلاءَ لَعَذَّبَهُمْ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابُ النَّارِ (٣)

ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَ مَنْ يُشَاقَ اللَّهَ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِفَابِ (۴) مَا قَطَعْتُمْ مِنْ لَبِنَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا فَائِمَةً عَلَىٰ أَصُولِهَا فَبِإِذْنِ اللَّهِ وَ لِيُخْزِيَ الْفَاسِقِينَ (۵)

الفاسِعبِ (١) وَ لَكُنَّ وَ لَا رَكَابٍ وَ لَكِنَّ وَ مَا أَفْءَ مُنَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَ لأ رِكَابٍ وَ لَكِنَّ اللَّهُ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ وَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَد بِرّ (٦) اللَّهُ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ وَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَد بِرّ (٦) مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُربِىٰ وَ الْيَتَامِىٰ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُربِىٰ وَ الْيَتَامِىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَ ابْنِ السَّبِلِ كَيْ لا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِياءِ مِنْكُمْ وَ مَا آتَاكُمُ اللَّهُ سَدِيدُ الْعِقَابِ (٧) الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَا كُمْ عَنْهُ فَائْتَهُوا وَ اتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ (٧)

لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَ أَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنَ اللهِ وَ رِضْوْاناً وَ يَنْصُرُونَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ أُولَٰئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ (٨)

وَالَّذَيِنَ تَبَوَّؤُا الذَّارَ وَ الْإِيمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَ لأَيَجِدُونَ في صُدُورِهِمْ خَاجَةً مِمَّا أُوتُوا وَ يُؤْثِرُونَ عَـلَىٰ أَنَّـفُسِهِمْ وَ لَـوْ كَـانَ بِـهِمْ خَصَاصَةٌ وَ مَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَٰذِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (٩)

وَ اللَّذِينَ جَاوُ مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَ لِإِخْــوْانِـنَا الَّـذَيِنَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَ لَا تَجْعَلْ فَي قُلُوبِنَا غِلاَّ لِللَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنِّكَ رَوُفٌ رَحِيمٌ (١٠) أَ لَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوانِهِمُ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَنِنْ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ وَ لَا نُطِيعُ فِيكُمْ أَحَداً أَبْداً وَ إِنْ قُوتِلْتُمْ لَنَنْصُرَنَكُمْ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ (١١)

لَيْنْ أُخْرِجُوا لاْ يَخْرُجُونَ مَعَهُمْ وَ لَئِنْ قُوتِلُوا لاْ يَنْصُرُونَهُمْ وَ لَئِنْ نَصَرُوهُمْ لَيُوَلِّنَّ الْأَدْبارَ ثُمَّ لاْ يُنْصَرُونَ (١٣)

۱ ـ آنچه که در آسمانها و زمین است همه تسبیح خداوند را میگویند، که او عزیز و حکیم است.

۲ ـ اوست کسی که کافران از اهل کتاب را برای نخستین بار از خانه هایشان بیرون راند، و هرگز شماگمان نمی کردید که آنها از دیارشان بیرون روند، و آنها نیز می پنداشتند که حصارهای محکمشان آنها را از عذاب الهی مانع می گردد، امّا خداوند از آنجایی که گمان نمی کردند آمد، و در دل هایشان ترس و وحشت فراگرفت، به طوری که خانه هایشان را با دست خودشان و دست مومنین خراب کردند، پس ای اهل بصیرت عبرت بگیرید.

۳ و اگر خداوند برای آنها ترک وطن را مقرر نفرموده بود در همین دنیا
 عذابشان میکرد، و برای آنها در آخرت عذاب آتش جهنم است.

۴-این همه گرفتاری به خاطر آن است که آنها با خدا و رسولش دشمنی کردند، و هر کس با خداوند دشمنی کند همانا که خداوند عقابش سخت و شدید است.

۵- آنچه از درختان خرما را قطع کردید و یا آنها را سالم نگه داشتید همه به
 فرمان خداوند بود تا فاسقین خوار و رسوا شوند.

عـو آنچه خداوند از آنها (غنائم) به رسول خود باز گردانده از آن چیزهائی است که نه شما برای بدست آوردنش اسبی تاخته اید و نه شتری را، و لکن خداوند رسولانش را بر هر کسی که بخواهد مسلط می گرداند، و خداوند بر هر چیزی تواناست.

۷- آنچه را که خداوند از اموال اهل این سرزمینها به رسول خودش بازگرداند پس از آن خدا و رسول و خویشاوندان او و یتیمان و مستمندان و در راه ماندگان است؛ تااین (اموال) به دست ثروتمندان شما نرسد، و آنچه که رسول برای شما آورده را بگیرید و از آنچه که شما را نهی کرده خودداری نمائید، و از خداوند بهرهیزید، همانا که خداوند عقابش سخت و شدید است.

۸-این اموال برای فقراء مهاجرینی است که از سرزمین و اموال خودشان رانده شدند به خاطر اینکه فضل و رضایت الهی را بدست بیاورند، و خدا و رسولش را یاری کنند، اینها همان راستگویان هستند.

۹ و نیز برای کسانی است که در این سرزمین (مدینه) و خانهٔ ایمان قبل از آنها (مهاجران) مسکن گزیدند و کسانی که به سویشان هجرت میکنند را دوست میدارند، و در دل خودشان هیچ حاجتی (کینه و حسدی) نسبت به آنچه (از غنائم) به مهاجرین داده می شود نمی یابند هر چند که به آن

نیازمند باشند، و هر کسی که خودش را از حرص و بخل باز دارد هسمین اینها رستگاران هستند.

۱۰ ـ و کسانی که بعد از آنها آمده و میگویند: پروردگارا، بر ما و بر برادران ما که در ایمان آوردن بر ما سبقت گرفته اند را بیامرز، و در دلهای ما حسا و کینه ای نسبت به کسانی که ایمان آورده انا قرار ماده، پروردگارا که تو رؤوف و مهر بان هستی.

11 \_آیا ندیدی که منافقین به برادران کافرشان از اهل کتاب میگفتند: اگر شما را از خانه هایتان بیرون کنند ما نیز با شما بیرون می آنیم و از هیچ کس دربارهٔ شما پیروی نمی کنیم، و اگر با شما جنگ کنند ما شما را باری می کنیم، و خداوند شهادت می دهد که آنها دروغ می گویند.

11\_اگر آنها (کفار) را بیرون کنند (منافقین) با آنها بیرون نمی روند، و اگر (مسلمانان) با آنها (کفار) جنگ کنند (منافقین) یاریشان نمی کنند، و اگر هم یاریشان کنند در میدان جنگ پشت کرده فرار می کنند سپس کسی آنها را یاری نمی کنند.

#### کوچ دادن بنی نضیر از مدینه

﴿ سَبَّحَ لِلّٰهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ هُوَ الّذِي الْحَرْجُوا ﴿ اللّٰهِ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِأَوَّلِ الْحَشْرِ مَا ظَنَنْتُمْ أَنْ يَخْرُجُوا ﴿ سَبِ نَرُولَ آيه اين بود كه در مدينه سه طايفه و دو دمان از يهو ديان زندگى مى كردند، يكى بنى النضير بود، و يكى بنى قريظه، و ديگرى بنى قينقاع. و اين سه طايفه با رسول خدا مَنَيَ الله عهدى داشتند كه تا مدتى مورد احترام بود، و بعدأ يهو ديان آن عهد را شكستند.

و سبب این عهدشکنی در بنی النضیر این بود که مردی از اصحاب آن جناب دو نفر را ترور کرده بود، و قرار شد که به صاحبان خون، دیه و خونبها بپردازند، رسول خدا می این بنی النضیر آمد تا از آنان مقداری پول برای این منظور قرض کند. در بین افراد بنی النضیر کعب بن اشرف بود که رسول خدا می برخاست و چنین وارد شد. کعب گفت: مرحبا ای ابو القاسم، خوش آمدی. و برخاست و چنین وانمود کرد که می خواهد طعامی درست کند، ولی در دل نقشه کشتن آن جناب را می ریخت، و در سر می پروراند که بعد از کشتن آن جناب بر سر اصحابش بتازد. در همین حال جبرئیل نازل و جریان را به آن جناب اطلاع داد. حضرت برخاست و به مدینه برگشت، و به محمد بن مسلمه انصاری فرمود: برو در قبیله بنی النضیر، و به مردم آنجا بگو که خدای عزوجل توطئه شما را به من خبر داد، یا از سرزمین ما بیرون شوید، و یا آماده جنگ باشید. آنان گفتند از بلاد تو بیرون می رویم.

از سوی دیگر عبد الله بن ابی شخصی را نزد ایشان فرستاد که بیرون نروید، و هم چنان در محل خود بمانید، و با محمد جنگ کنید که اگر چنین کنید من با قوم خود و هم سوگندانم شما را یاری خواهم کرد، و اگر هم بیرون بروید من نیز با شما بیرون می آیم، و اگر قتال کنید با شما در قتال همدست می شوم. قبیله بنی النضیر چون این وعده را شنیدند دلگرم شده، تصمیم گرفتند بمانند، و به اصلاح قلعه ها پرداخته آماده جنگ شدند، و شخصی را نزد رسول خدا می فرستادند که ما از دیار خود بیرون نمی رویم، هر کاری که می خواهی بکن. رسول خدا می شرخاست و تکبیر گفت، اصحابش یک صدا تکبیر گفتند. به امیر المؤمنین فرمود: تو پیشاپیش لشکر به قبیله بنی النضیر برو. امیر المؤمنین پرچم جنگ را برداشت، و به راه افتاد، و رسول

خدا عَلَيْهُ قلعه آنان را محاصره كرد، و عبد الله بن ابى به كمك آنان نيامد، و بدينسان ايشان را فريب داد.

رسول خدا میگردند، و به قلعه بعدی منتقل می شدند. و با اینکه بعضی از یهودیان خراب می کردند، و به قلعه بعدی منتقل می شدند. و با اینکه بعضی از یهودیان خانه های گران بها داشتند، رسول خدا می شدند: و با درختان خرمای آنان را قطع کنند. یهودیان به جزع در آمدند، و گفتند: ای محمد! مگر خدای تعالی تو را امر به فساد کرده، اگر این درختان از تو شد بگذار سالم از آن تو باشد، و اگر از ما است چرا قطع می کنی.

یهودیان وقتی چنین دیدند گفتند: ای محمد! ما حاضریم از سرزمین تو بیرون شویم، به شرطی که اموال ما را به ما بدهی. حضرت فرمود: این کار را نمی کنم، و لیکن به شما اجازه می دهم از اموالتان آن مقدار را که شتران شما حمل کند با خود ببرید. یهودیان قبول نکردند، و چند روزی هم ماندند، آن گاه گفتند می رویم، و به مقدار بار شتران از اموال خود می بریم. فرمود: نه باید بروید و هیچ چیز با خود نبرید، هر کس از شما را ببینیم که با خود چیزی می برد او را خواهیم کشت.

و در باره اعتراضى كه يهوديان به آن جناب در مورد قطع درختان خرما كرده بودند، فرمود: ﴿ مَا قَطَعْتُم مِنْ لِينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَىٰ أُصُولِها فَبِإِذْنِ اللهِ وَلِيُحْزِيَ الْفَاسِقِينَ \_ تا \_ رَبَّنَا إِنَّكَ رَوُّفٌ رَحِيمٌ ﴾

و در باره عبدالله بن ابی، و همفکرانش این آیه نازل شد: ﴿ أَلُمْ تَرَ إِلَى الَّذِینَ نَافَقُوا یَقُولُونَ لِإِخْوانِهِمُ الَّذِینَ کَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْکِتَابِ لَئِنْ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَکُمْ لَا قُولُولَ یَا فَعُولُونَ لِإِخْوانِهِمُ الَّذِینَ کَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْکِتَابِ لَئِنْ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَکُمْ \_ \_ تا \_ ثُمَّ لا یُنْصَرُونَ ﴾ آیا ندیدی که منافقین به برادران کافرشان از اهل کتاب میگفتند: اگر شما از خانه هایتان بیرون کنند ما نیز با شما بیرون می آئیم و از هیچ کس دربارهٔ شما پیروی نمیکنیم، و اگر با شما جنگ کنند ما شما رایاری میکنیم، و خداوند شهادت می دهد که آنها دروغ می گویند. اگر آنها (کفار) را بیرون کنند (منافقین) با آنها بیرون نمی روند، و اگر (مسلمانان) با آنها (کفار) جنگ کنند (منافقین) یاریشان نمیکنند، و اگر هم یاریشان کنند در میدان جنگ پشت کرده فرار میکنند سپس کسی آنها رایاری نمیکند.

كَمَثَلِ الَّذَبِنَ مِنْ قَبْلِهِمْ قُرْبِباً ذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلَيمٌ (١٥) كَمَثَلِ الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ اكْتُفْرُ قَلَمَٰ كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِنْكَ إِنِّي أَخافُ اللَّهَ رَبُّ الْعَالَمِينَ (١٦)

فَكَانَ عَاقِبَتَهُمَا أَنَّهُمَا فِي النَّارِ خَالِدَيْنِ فِيهَا وَ ذَٰلِكَ جَزْاءُ الظَّالِمِينَ (١٧) ١٥ ـ (كاراين گروه از يهود) مانند كسانى هست كه كمى قبل از اينها بودند كه وبال كار خودشان را چشيدند و براى آنها عذابى دردناك است.

۱۶ (کار آنها) مانند شیطان است که به انسان گفت: کافر شو؛ پس هنگامی
 که کافر شد گفت: من از تو برانت می جویم همانا من از خدای پروردگار
 عالمیان می ترسم.

۱۷\_پس عاقبت کار هر دو آنها (شیطان و انسان)این شد که در آتش جهنم همیشگی خواهند بود، که آن کیفر ستمکاران است.

﴿كَمَثَلِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ يعنى بنى قينقاع ﴿قَرِيباً ذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَ لَـهُمْ

#### عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾

سپس مثلی برای عبد الله بن ابی و بنی النضیر زده و فرمود: ﴿كَمَثَلِ الشَّيْطُانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ اكْفُرْ فَلَقًا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِنْكَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ رَبَّ الْقَالَمِينَ ﴿ فَكَانَ عَاقِبَتَهُمَا أَنَّهُمَا فِي النَّارِ خَالِدَيْنِ فِيهَا وَ ذَٰلِكَ جَزَاءُ الظَّالِمِينَ \* در العالمينَ \* در آن حرف زيادي است كه در روايت على بن ابرهيم نيامده است.

أبان بن عثمان از ابی بصیر در غزوهٔ بنی النضیر که در آن اضافه نموده که رسول خدا ایکی به انصار فرمود: اگر بخواهید فی اور آمد حاصل از تسلیم کافران) مهاجران را از آن به شما می دهم و اگر بخواهید میان شما و آنان قسمت می کنم، و شما را همراه آنان می گذارم. گفتند: ما می خواهیم که آن را میان آنان تقسیم کنی، پس پیامبر خدا ایکی آن را میان مهاجران تقسیم کرد و از انصار بازداشت و جز به دو نفر از انصار سهل بن حنیف و ابا دجانه نداد که این دو نیاز خود را بدان مال یاد آور شدند.

هُوَ اللَّهُ الَّذِي لاَ إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلاَمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيُّمِنُ الْعَزيزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْخانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ (٢٣)

هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوَّرُ لَهُ الْأَشْمَاءُ الْحُشْنَىٰ يُسَبَّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ (٢۴)

۲۳ ـ اوست خداوندی که غیر او هیچ معبودی نیست، مالک اصلی اوست، از هم عیب و نقص پاک است، ستم کننده نیست، ایمنی بخش است، از همه چیز مراقبت می کند، قدر تمندی بسی همتاست، هر امری را با ارادهاش اصلاح می کند، سزاوار عظمت و بنزرگواری است، پاک و منزه است

بحارالانوار، ج ۲۰، ص ۱۶۸؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۴۸؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۷۲؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۴۹۲

خداوند از هر آنچه که برای او شریک قرار میدهنا.

۲۴ ــ اوست خداوندی که خالق، آفریننده و صورتگر است، برای او نامهای نیکوئی است، برای او نامهای نیکوئی است، آنچه در آسمانها و زمین است تسبیحگوی او هستنا.. و او عزیز و حکیم است.

﴿ هُوَ اللّٰهُ الَّذِي لا إِلٰهَ إِلاُّ هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ ﴾ فرمود: ﴿القدوس ﴾ يعني اينكه از آفاتي كه موجبات جهل و ناداني است به دور است.

﴿السَّلامُ الْمُؤْمِنُ ﴾ فرمود: اوليائش را از عذاب در امان مىدارد.

﴿الْمُهَيْمِنُ ﴾ يعنى شاهد.

﴿ هُوَ اللّٰهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ ﴾ كه ﴿ البارئ ﴾ يعنى او شى را از چيزى كه نيست خلق مىكند ﴿ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ هُـوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ براى او نامهاى نيكوئى است، آنچه در آسمانها و زمين است تسبيحگوى او هستند، و او عزيز و حكيم است. أ

يعقوب بن جعفر گويد از امام موسى بن جعفر الله شنيدم كه مى فرمود: خداوند متعال بر پيغمبرش محمد مَنَهُ الله في نازل فرمود ﴿لا إِلْهَ إِلا هُو اللّحَيُ الْقَيُّومُ ﴾ را، و به اين اسماء ﴿الرّحْمٰنُ الرّحِيمُ الْعَزِيزُ الْجَبّارُ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ ناميده شد. كه عقلهاى آنها درباره خداى تعالى بحيرت افتاد و هوشها از دست داده شده لذا براى خدا مثلها زده اند و او را به اشيائى تشبيه كردند و اشباهى براى او قرار دادند و گفتند خدا در اشياء حلول مى كند و از اشيائى زايل مى شود اين قبيل از مردم در درياى بى پايانى فرو رفتند كه انتهاى آن را نمى دانند و اندازه دورى آن را درك نمى كنند. آ

ا. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۵۹ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۹۶ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۵۰۹
 ۲. بحارالانوار، ج ۳، ص ۲۹۶ ؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۵۱۲



## تفسير سورة ممتحنه



۶۰ – ســـورهٔ مــمتحنه در

مدینه نازل شده و دارای ۱۳

آیه است.



#### بِشمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

يَّا أَيُّهَا الَّذَيِنَ آمَنُوا لاَ تَتَخِذُوا عَدُوِّي وَ عَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ وَقَدْكَفَرُوا بِمَا جُاءَكُمْ مِنَ الْحَقِّ يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَ إِيَّاكُمْ أَنْ تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ رَبِّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَاداً في سَبيلي وَ الْبَغْاءَ مَرْضَاتِي تُسِرُّونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ وَ أَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَ مَا أَعْلَنْتُمْ وَ مَنْ يَفْعَلْهُ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَ سَوَاءَ السَّبيل (١)

إِنْ يَنْقَفُوكُمْ يَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاءً وَ يَبْسَطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَ أَلْسِنَتَهُمْ بِالسُّوءِ وَوَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ (٢)

لَنْ تَنْفَعَكُمْ أَرْحَامُكُمْ وَ لاَ أَوْلاَدُكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُمْ وَ اللَّـهُ بِـمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٣)

1 ـ ای کسانی که ایمان آورده اید، دشمن من و دشمن خودتان را دوست مگیرید، شما با آنها با دوستی و محبت برخورد می کنید در حالی که آنها نسبت به آنچه که از سوی حق به سوی شما آمده کافر شده اند، آنها رسول و شما را به خاطر اینکه به خداوندی که پروردگار شماست ایمان آورده اید از سرزمین تان بیرون می رانند، اگر شما به خاطر جهاد در راه من و بدست آوردن رضایتم از وطن تان بیرون شده اید، در پنهانی با آنها دوست

می شوید، و من آنچه را که پنهان می دارید و آنچه را که آشکار می کنید را می دانم، و هر کس از شما چنین کاری را انجام بدهد به تحقیق از راه راست گمراه شده است.

۲ ـ اگر آنها بر شما تسلط یابند دشمنانتان می شوند، و دست و زبانشان را به بدی به سوی شما باز می کنند، و دوست می دارند که شما باز کافر شویا .. ۳ ـ هرگز روز قیامت خویشان و فرزندان شما نفعی به حالتان نخواها داشت، میان شما جدایی می افتد، و خداوند به آنچه که انجام می دهید بناست.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَ عَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدُّةِ ﴾ اين آيه در شان حاطب ابن ابي بلتعه نازل شده، هر چند لفظ آيه عام است، و ليكن معنايش مخصوص به اين شخص است، و داستانش بدين قرار بود كه: حاطب ابن ابي بلتعه در مكه مسلمان شد، و به مدينه هجرت كرد، در حالى كه عيالش در مكه مانده بودند. از سوى ديگر كفار قريش ترس آن را داشتند كه لشكر رسول خدا عَيَّا بر سر آنان بتازد، ناچار نزد عيال حاطب رفته، از اين خانواده خواستند تا نامه اى به حاطب بنويسند، و از وى خبر محمد عَيَّا را برسند كه آيا تصميم دارد با مردم مكه جنگ كنديانه؟

خانواده حاطب نامه ای به او نوشته، جویای وضع شدند. او در پاسخ نوشت: آری رسول خدا می پاشخ نوشت: آری رسول خدا می پاشخ چنین قصدی دارد، و نامه را به دست زنی به نام صفیه داد، و او نامه را در لای گیسوان خود پنهان نموده به راه افتاد. در همین میان جبرئیل نازل شد، و رسول خدا می بان حبرئیل نازل شد، و رسول خدا می بان ماجرا خبر داد.

رسول خدا عَلَيْهُ امير المؤمنين على الله و زبير بن عوام را به طلب آن زن فرستاد،اين دو نفر خود را به او رساندند.اميرالمؤمنين پرسيد:نامه كجاست؟

صفیه گفت: نزد من چیزی نیست.

حضرت علی و زبیر زن را تفتیش کردند، و چیزی همراه او نیافتند. زبیر گفت: حال که چیزی نیافتیم برگردیم.

امیر المؤمنین فرمود: به خدا سوگند رسول خدا الله به ما دروغ نگفته، و جبرئیل هم به آن جناب دروغ نگفته، و او هم به جبرئیل دروغ نمیبندد، و جبرئیل هم به خدا دروغ نمیبندد، و به خدا سوگند ای زن یا نامه را در می آوری و میدهی، و یا سر بریدهات را نزد رسول خدا می الله میبرم.

صفیه گفت: پس از من دور شوید تا در آورم. آن گاه نامه را از لای گیسوانش در آورد. امیرالمؤمنین نامه را گرفت و نزد رسول خدا می آدرد.

رسول خدا عَيِّالِيُّ از حاطب پرسيد: اين چکاري است که کردي؟

حاطب عرض كرد: يا رسول الله! به خدا سوگند اين كار را از روى نفاق نكردم، و چيزى تغيير و تبديل ندادم، و من شهادت مىدهم به اينكه جز خدا معبودى نيست، و اينكه تو رسول بر حق اويى، و ليكن اهل و عيال من از مكه به من نوشتند كه قريش با ما خوشرفتارى مىكنند، من خواستم در حقيقت حسن معاشرت آنان را با خدمتى تلافى كرده باشم. بعد از سخنان حاطب خداى تعالى اين آيه را فرستاد: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَتَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَرْخَامُكُمْ وَ لا أَوْلادُكُمْ يَوْمَ الْقِيامَةِ \* ا

قَدْكَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ في إِبْرُاهِهِمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَ آؤًا مِنْكُمْ وَ مِمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَ بَدَا بَيْنَنَا وَ بَـيْنَكُمُ الْـعَذَاوَةُ

بحارالانوار، ج ۲۱، ص ۱۱۲ و ج ۷۲، ص ۳۸۸؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۶۵؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۹۹؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۵۱۴

وَالْبَغْضَاءُ أَبَداً حَتَٰى تُؤْمِنُوا بِاللّٰهِ وَحْدَهُ إِلاَّ قَوْلَ إِبْرَاهِيِمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَکَ وَ مَا أَمْلِکُ لَکَ مِنَ اللّٰهِ مِنْ شَيْءٍ رَبَّنَا عَلَيْکَ تَوَکَلْنَا وَ إِلَيْکَ أَنَبْنَا وَ إِلَيْکَ الْمَصِيرُ (۴)

رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِئْنَةً لِلَّذِينَ كَفُرُوا وَ اغْفِرْ لَنَا رَبِّنَا إِنَّكَ أَنَّتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (۵) لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فَيِهِمْ أُسُوَةٌ حَسَنَةً لِمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَ الْيَوْمَ الْآخِرَ وَ مَنْ يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ (٦)

عَسَى اللَّهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَوَدَّةً وَ اللَّهُ قَدِيرٌ وَ اللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٧)

لاَ يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِبِنَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَ لَمْ يُخْرِ جُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَ تُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ (٨)

۴ به تحقیق برای شما در ابراهیم و کسانی که با او بودهاند الگوی خوبی است، هنگامی که به قوم (مشرک) خود گفتند: ما از شما و از آنچه غیر از خدا را میپرستید بیزاری می جوئیم، ما به شما کافریم، و میان ما و شما دشمنی و کدورت آغاز شده تا زمانی که به خداوند یگانه ایمان بیاورید، مگر سخن ابراهیم که به پدرش (عمویش) گفت: (اگر ایمان بیاوری) برای تو (از خداوند) طلب مغفرت می کنم، و (اگر ایمان نیاوری) و من در برابر خداوند برای تو مالک چیزی نیستم، پروردگارا ما بر تو توکل نمودیم و به خداوند برای تو مالک چیزی نیستم، پروردگارا ما بر تو توکل نمودیم و به صوی توست.

۵\_ پروردگارا، ما را مایهٔ فتنه و امتحان کافران قرار صده، پـروردگارا سا را
 بیامرز، هماناکه تو عزیز و حکیم هستی.

۶ به تحقیق برای شما در زندگی آنها الگوی نیکویی بود، برای کسانی که امید به خدا و روز آخرت دارند ؛ و هر کس روی بگرداند (به خود زیـان رسانده) همانا که خداوند بینیاز و ستوده است.

۷ امید است که خداوند میان شما و دشمنانتان دوستی برقرار کنا.، و خدا
 تواناست، و خداوند آمرزنده و مهربان است.

 ۱۸ خداوند شما را نسبت به کسانی که در امر دین با شما جنگ نکر دند و از سرزمین تان بیرون نراندند از نیکی کردن به آنها و رعایت نمودن عدالت نهی نمی کند، همانا که خداوند عدالت پیشگان را دوست می دارد.

ابى الجارود كويد، امام باقر الله عناى آية ﴿عَسَى الله أَنْ يَجْعَلَ بَيْتَكُمْ وَبَيْنَ الله عَلَى الله أَنْ يَجْعَلَ بَيْتَكُمْ وَبَيْنَ الله عَادَيْتُم مِنْهُم مَوَدَّةً وَ الله قَدِيرُ وَ الله عَفُورُ رَحِيم ﴿ فَرَمُود: هَمَانَا خَدَاوند به پيامبر يَه فَيُ و مومنين امر نموده تا از كروهي كه كافر هستند برائت بجويند.

﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَ الَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَآوًا مِنْكُمْ وَ مِمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ تَا \_وَ اللَّهُ قَدِيرٌ وَ اللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ خداوند عزوجل ولايت مؤمنين را از آنها قطع نموده و آنها نيز دشمني شان را بر آنها ظاهر كردند، پس فرمود: ﴿عَسَى اللَّهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْتَكُمْ وَ بَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَودَدٌ ﴾ اميداست كه خداوند ميان شما و دشمنانتان دوستى برقرار كند.

هنگامی که اهل مکه اسلام آوردند، اصحاب رسول خدا عَیَا به آنها روابط بر قرار نمودند و از آنها زن گرفتند و رسول خدا عَیَا به حبیب دختر ابی سفیان بن حرب ازدواج نمود سپس فرمود: ﴿لاٰیَـنْهُاکُـمُ اللّٰـهُ ﴾ تا آخر دوآیه. ا

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِزاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللَّهُ أَعْلَمُ

تفسیر برهان، ج ۷، ص ۵۱۵؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۶۹؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۰۲

بِإِبِمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلاْ تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ لاْهُنَّ حِلَّ لَهُمْ
وَ لاْهُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ وَ آتُوهُمْ مَا أَنْفَقُوا وَ لاْ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ إِذَا
آتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ وَ لاْ تُمْسِكُوا بِعِصَمِ الْكَوَافِرِ وَسْئَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ وَ لْيَسْنَلُوا
مَا أَنْفَقُوا ذَٰلِكُمْ حُكْمُ اللهِ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ وَ الله عَليم حَكيم (١٠)
وَ إِنْ فَانَكُمْ شَيْءٌ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ إِلَى الْكَفَّارِ فَعَاقَبْتُمْ فَآتُوا اللَّذِينَ ذَهَبَتْ
أَزْوَاجُهُمْ مِثْلَ مَا أَنْفَقُوا وَ انَّقُوا اللهَ اللَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ (١١)

1-ای کسانی که ایمان آورده اید، هنگامی که زنان با ایمان به عنوان مهاجر به نزد شما آمدند آنها را امتحان کنید، خداوند به ایمان آنها آگاه تر است. پس اگر علم یافتید که با ایمان هستند آنها را به کفار تحویل ندهید، که نه اینها برای کفار حلال هستند و له گفار برای آنها حلال می باشند، و آنچه که همسران کافر آنها به ایشان پرهاخته آند به آنها بپردازید، و هیچ گناهی برای شما نیست که با آنها ازدواج گنید در صورتی که مهرشان را بپردازید، و هم هرگز زنان کافر را در همسری خود نگه مدارید (اگر زنانتان کافر شده و به نزد کفار رفتند) مهر و نفقه را از کفار بگیرید همچنانکه آنها می توانند مهر و نفقه (زنی که مسلمان شده را از شما) بگیرند، این حکم خداوند است. که بینتان حکم می کند، و خداوند است. که بینتان حکم می کند، و خداوند دانا و حکیم است.

۱۱ و اگر بعضی از همسران شما از دستتان رفته و به کفار ملحق شدند، و شما در جنگی بر آنها پیروز شدید و غنائمی بدست آوردید به کسانی که همسرانشان به کفار ملحق شدهاند مهر و نفقهاش را (از غنائم) بپردازید، و (از مخالفت) خداوندی که به او ایمان آوردهاید بیر هیزید.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِزاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللَّـهُ أَعْـلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُقُّارِ ﴾ فرمود: هنگامي كه زنی از مشرکین به مسلمین پیوست مورد امتحان قرار بگیرد به اینکه سوگند به خدا بخورد که به خاطر بغض از شوهر کافرش و نیز به خاطر دوستی یکی از مسلمانان به آنها ملحق نشده است همانا فقط به خاطر اسلام به مسلمانان ملحق شده است و هنگامی که بر آن سوگند خورد اسلامش مورد قبول واقع می شود ؛ سپس خداوند عز و جل فرمود: ﴿فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُومِناتٍ فَلاَتَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفُّارِ لا هُنَّ حِلُّ لَهُمْ وَ لا هُمْ یَحِلُّونَ لَهُنَّ وَ آتُوهُمْ مَا أَنْفَقُوا \* یعنی شخص مسلمان مهریهٔ آن زن را به شوهر کافرش بپردازد و سپس با او ازدواج نماید و این قول الهی است که میفرماید: ﴿وَلاٰجُناحَ عَلَیْكُمْ أَنْ ازدواج کنید در صورتی که مهرشان را بپردازید. ا

ابی الجارود گوید، امام باقر الله و در معنای آیه و لاتمسکوابعصم الکوافر به فرمود: هر مسلمانی که در نزد او زن کافری باشد یعنی به غیر مسلمان باشد، پس اسلام را بر او عرضه کند، اگر قبول کرد پس زن او می شود و الا از او دوری نماید و خداوند نهی نموده است که به آن زن دست درازی کند. ۲

﴿ سَنَالُوا مَا أَنْفَقَتُم ﴾ یعنی هنگامی که زن مسلمانی به کفار ملحق شود بر شخص کافر است که مهریهٔ او را بر مسلمان برگرداند، و اگر کافر مهریهٔ او را نپرداخت و مسلمانان غلبه پیدا کردند و از آنها غنیمت گرفتند قبل از تقسیم غنیمت مهریهٔ زن ملحق شده به کافر را برداشته و به مسلمان میدهند.

ابى الجارود گويد كه امام باقر التَّا إلى در معناى آية ﴿ وَ إِنْ فَاتَكُمْ شَيْءٌ مِنْ

بحارالانوار، ج ۱۰۱، ص ۱۴؛ تفسیر صافی، ج ۱، ص ۱۷۱؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۰۳؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۵۱۶

رَسَانُل الشيعة، ج ٢٠. ص ٥٤٢؛ بحارالانوار، ج ١٠١، ص ١٤؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٣٠٥؛ ؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٥١٧

أَزْوا جِكُمْ إِلَى الْكُفُّارِ فَعَاقَبْتُمْ \* فرمود: يعنى اكر زن مسلمانى به كفار ملحق شود مهرية او را از كفار طلب كنيد و اكر زن كافرى بر شما ملحق شد مهريه اش را به آنها اعطا كنيد. \

﴿ وَ إِنْ فَاتَكُمْ شَيْءٌ مِنْ أَزْواجِكُمْ ﴿ مَى فرمايد: اگر زن مسلمان ملحق به كافرانى شود كه ميان شما و ميان ايشان عهدى و پيمانى نبوده و شما از آن كافران غنيمت بدست آورده باشيد بايد كه شما از آن غنيمت مهر آن زن را بشوهر مسلمان او بدهيد.

\*فَا تُوا الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزْواجُهُمْ مِثْلَ مَا أَنْفَقُوا وَ اتَّقُوا الله الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ \*
سبب نزول آیه این است که فاطمه دختر ابی امیة بن المغیره زن عمر
خطاب بوده و آن زن هجرت با او را مکروه داشته در مکه با مشرکین اقامت
نمود پس معاویة بن ابی سفیان او را خواستگاری کرد بعد از این خدای تعالی
به پیغمبر خود را امر کرد که مثل مهر آن زن را به عمر بن خطاب بدهد. آ

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىٰ أَنْ لاَ يُشْرِكُنَ بِاللَّهِ شَيْئاً وَلاَيَسْرِقْنَ وَلاَيَزْنبِنَ وَلاَيَقْتُلْنَ أَوْلاَدَهُنَّ وَلاَيَأْتُبِنَ بِبُهْتَانٍ يَفْتَربِنَهُ بَيْنَ أَيْدبِهِنَّ

١. بحارالانوار، ج ١٠١، ص ١٥

۲. تفسير صافي، ج ٧، ص ١٧٢ ؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٣٠٥

٣. بحارالانوار، ج ٢٠١، ص ١٥؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٣٠٤

وَأَرْجُلِهِنَّ وَلاَيَعْصِينَكَ في مَعْرُوفٍ فَبايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورً رَحِيمٌ (١٢)

يْا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا لاَ تَتَوَلَّوْا قَوْماً غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَيْسُوا مِنَ الْآخِرَةِكَمٰا يَتِسَ الْكُفُّارُ مِنْ أَصْحٰابِ الْقُبُورِ (١٣)

11 ـ ای پیامبر! هنگامی که زنان مؤمن نزد تو بیایند که با تو بیعت کنند که دیگر هرگز برای خداوند شریک قرار ندهند، دزدی نکنند، زنا ندهند، و فرزندانشان را نکشند، تهمت و افترایی بین دست و پای خود نیاورند (یعنی فرزندی را که خود از راه نامشروع بدنیا آوردهاند و علم به انعقاد نطفهٔ او دارند به دروغ به کسی دیگر نسبت ندهند)، و در همیچ امر صعروفی نافرمانی تو را نکنند، پس (بااین شرائط) با آنها بیعت کن، و از خداوند برای آنها طلب مغفرت نما، همانا که خداوند آمرزنده و مهربان است.

1۳ \_ای کسانی که ایمان آورده آید، با قومی که خداوند بر آنها غضب کرده دوستی مکنید که آنها از آخرت مأیوس هستند همچنان که کفار مدفون در قبرها (از دوباره برگشتن خود) مأیوس هستند.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَىٰ أَنْ لاَ يُشْرِكْنَ بِاللهِ شَيئًا وَلاَيَشْرُقْنَ وَ لاَ يَوْنِينَ وَ لاَ يَقْتُلُنَ أَوْلاَدَهُنَّ وَ لاَ يَأْتِينَ بِبُهُ اللهِ يَقْتُرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَ لاَ يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَ اسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللهَ إِنَّ الله غَفُورُ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلاَ يَعْشِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَ اسْتَغْفِرْ لَهُنَّ الله إِنَّ الله غَفُورُ وَمِيمٌ اين آيه روز فتح مكه نازل شد پيغمبر اكرم عَيَّرُولُهُ ميان نماز ظهر و عصر در مسجد الحرام نشست و مردها با حضرتش بيعت كردند و پس از نماز عصر امر فرمود ظرفي را پر از آب كردند، آن حضرت دست مبارك خود را در آن آب گذاشت و به زنها فرمود: هر كس ميخواهد بيعت كند دست خود را در آن آب گذاشت و به زنها فرمود: هر كس ميخواهد بيعت كند دست خود را داخل آب كند و من با زنان مصافحه نمى كنم و آية ﴿عَلَىٰ أَنْ لاَ يُشْرِكُنَ بِاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الذَالَ مَصَافحه نمى كنم و آية ﴿عَلَىٰ أَنْ لاَ يُشْرِكُنَ بِاللّهِ اللهُ اللهِ اللهِ الذَالَ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

شَيْئاً وَلاَيسْرِقْنَ وَلاَيَزْنِينَ وَلاَيقْتُلْنَ أَوْلاَدَهُنَّ وَلاَ يَأْتِينَ بِبُهْتَانٍ يَقْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَلاَيَعْبُنَّ \* را قرائت كرد.

ام حکیم دختر حارث بن عبد المطلب عرض کرد: ای رسول خدا معروف چیست که ما زنها باید در آن نافرمانی شما نکنیم و خداوند ما را امر به آن نموده است؟

فرمود: معروف عبارت از آن است که صورتهای خود را نخراشید و سیلی بصورت خود نزنید و موهای خود را نکنید و گریبان چاک نزنید و لباس سیاه نپوشید و صدا را به واویلا بلند نکنید و کنار قبرها توقف ننمائید. آن زنان با شروط در آیه بکیفیت مزبور به امر پیغمبر خدا بیعت کردند. ا

عبد الله بن سنان گوید از امام صادق الله از معنای جمله شریفه ﴿ وَلاَیْعَصِینَکَ فِی مَعْرُوفِ ﴾ سؤال کردم، فرمود: معروف همان اموری است که خدای تعالی بر زنان واجب کرده، مانند نماز و زکات و هر عمل خیر دیگری که به ایشان دستور داده است. ۲

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَوَلَّوا قَوْماً غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ عطف بر آية ١ همين سوره ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَ عَدُوَّكُمْ أُوْلِيَاءَ ﴾ مىباشد. "

مستدرک الوسائل، ج ۲، ص ۴۴۹؛ بحارالانوار، ج ۲۱. ص ۱۱۳

۲. بحار الانوار، ج ۷۹، ص ۷۷؛ تفسير صافي، ج ۷، ص ۱۷۴؛ تفسير برهان، ج ۷، ص ۵۲۰

تفسیر برهان، ج ۷، ص ۵۲۲

# تفسير سورة صف



۶۱ – سورهٔ صف در مـدینه

نــازل شـده و دارای ۱۶ آیـه

است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

سَبَّحَ لِلَٰهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكَبِمُ (١) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ (٢)

كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لاَ تَفْعَلُونَ (٣)

۱ ــ هر آنچه در آسمانها است هر آنچه در زمین همه تسبیحگوی خداوند هستند. و او عزیز و حکیم است.

۲ ای کسانی که ایمان آورده اید، چرا چیزی را می گویید که عمل نمی کنید؟
 ۳ موجب خشم خداوند می شود اینکه سخنی را بگویید و خود عمل نکنید.

﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مِا فِي الْأَرْضِ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ يَا أَيُّسَهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾

خطاب به اصحاب رسول خدا الله است که به آن حضرت وعده دادند که او رایاری کنند و از دستوراتش مخالفت نورزند، و عهد و پیمانشان را دربارهٔ امیر المؤمنین الله نقض نکنند، پس خداوند دانست که آنها به عهد و پیمانشان وفا نمی کنند پس فرمود: ﴿لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴿ كَبُرُ مَقْتاً عِنْدَ اللهِ ... ﴾ به تحقیق خداوند به خاطر اقرارشان آنها را مومنین نامیده است اگر

چه آنها را تصدیق نمیکند.

إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُفَاتِلُونَ في سَبِيلِهِ صَفَّا كَأَنَّهُمْ بُنْيَانٌ مَرْصُوصٌ (۴) وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ لِمَ تُؤْذُونَني وَ قَدْ تَعْلَمُونَ أَنَّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَ اللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ (۵)

۴ ـ خداوند کسانی را دوست میدارد که در راه او جهاد میکنند. که گویی همچون سدّی آهنین هستند.

۵\_ (بیاد بیاور) هنگامی که موسی به قوم خود گفت: ای قوم من، چرا مرا رنج و آزار می دهید در حالی که می دانید من فرستادهٔ خداوند به سوی شما هستم؟ پس هنگامی که منحرف شانند خداوند هم قلب هایشان را منحرف نمود، و خداوند گروه فاسقان را هدایت نمی کند.

خداوند مومنینی را که مجاهده نمودند و در راه خداوند جنگ کردند را ذکر نموده و فرمود: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كَاتَّهُمْ بُنْيَانُ مُرْصُوصٌ ﴾ يعنی چنان صف می بندند که گویی بنیانی استوار و انهدام ناپذیرند. ا

﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُو بَهُم ﴾ يعنى خداوند قلبهاى آنها را به شك و ترديد انداخت.

وَ إِذْ قَالَ عَبِسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدَّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْزَاةِ وَ مُبَشِّراً بِرَسُولِ يَأْنِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جُاءَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَالُوا هٰذَا سِحْرٌ مُبينٌ (٦)

۱. نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۱۰؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۵۲۴

ع\_و هنگامی که عیسی بن مریم گفت: ای بنی اسرائیل من فرستادهٔ خداوند به سوی شما هستم، و من تصدیق کنندهٔ تورات که قبل از من آمده هستم و به فرستاده ای بشارت می دهم که بعد از من می آید و اسمش احمد است، پس هنگامی که (احمد) با دلائلی روشن به نزد آنها آمد گفتند: این سحری روشن و آشکار است.

خداوند قول عيسى النَّالِا به بنى اسرائيل را حكايت مىكند ﴿إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرُ اةِ وَمُبَشِّراً بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمْ جَاءَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾

فرمود: بعضی از یهودیان از رسول خدا تَنَوْقُهُ پرسیدند: چرا به نام احمد و محمد و بشیر و نذیر نامیده شدی؟

فرمود: اما محمد نامیده شدم، بدین جهت که من در زمین محمود هستم. و اما أحمد نامیده شدم بدین جهت که من در آسمان احمد و ستودهتر از ستودگیم در زمین میباشم. و اما بشیر خوانده شدم به خاطر این که هر کس مرا اطاعت کند او را به بهشت بشارت میدهم. و نذیر خوانده شدم چون هر کسی را که نافرمانی خدا را بکند او را با آتش جهنم انذارش میکنم. ا

يُريدُونَ لِيُطْفِؤُا نُورَ اللهِ بِأَفْوْاهِهِمْ وَ اللّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَ لَوْكَرِهَ الْكَافِرُونَ (٨) ٨-آنها مىخواهند نور خدا را با دهانشان (سخنان باطل و بيهوده) خاموش كنند، و خداوند نور خود را كامل مىكند و اگر چه كافران از آن كـراهت داشته باشند.

﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِؤُا نُورَ اللَّهِ بِأَفْواهِهِمْ وَ اللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ ﴾ فرمود: به وسيلة

١. بحارالانوار، ١۶، ص ٩۶؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٣١٢؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٥٢٤

حضرت قائم از آل محمد المهلام تا اینکه قیام میکند و خداوند به وسیلهٔ او دینش را ظاهر میگرداند بطوری که غیر از خداوند چیزی مورد پرستش واقع نمی شود. و آن فرمایش پیامبر میگراش است که می فرماید: زمین را پر از عدل و داد میکند همچنانکه از ظلم و ستم پر شده باشد. ا

يْا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَىٰ تِجْارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ (١٠) تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ تُجَاهِدُونَ في سَبيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَ أَنْفُسِكُمْ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (١١)

يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَ يُدْخِلُكُمْ جَنَاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ وَ مَسَاكِـنَ طَيْبَةً في جَنَاتِ عَدْنِ ذٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظْيِمُ (١٢)

وَ أُخْرِىٰ تُحِبُّونَهَا نَصْرٌ مِنَ اللَّهِ وَ فَتُحْ قَرِيبٌ وَ بَشِّرِ الْمُؤْمِنينَ (١٣)

۱۰ دای کسانی که ایمان آورده اید، آیا شما را به تجارتی راهنمائی نکنم که
 از عذاب دردناک نجانتان دهد؟

۱۱ \_ به خدا و رسولش ایمان بیاورید، و در راه خدا با اموال و جانتان جهاد
 کنید، که این عمل برای شما بهتر است اگر بدانید.

1۲ ـ (اگراین عمل را انجام دهید خداوند) گناهان شما را می آمرزد، و شما را و در را وارد باغهای بهشتی می کند که از زیر درختانش نهرها جاریست، و در مساکینی پاکیزه در بهشت عدن جای می دهد، واین رستگاری بزرگ است.
۱۳ ـ و (باز نعمت) دیگری که آن را دوست دارید یاری خداوند و پیروزی نزدیک است و مومنان را (به این نعمت بزرگ) بشارت ده.

ابى الجارود از امام باقر على إلى در تفسير آية ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدْلُّكُمْ

بحار الانوار، ج ۵۱، ص ۴۹؛ نور الثقلين، ج ۵، ص ۳۱۷؛ تفسير برهان، ج ۷، ص ۵۲۹

عَلَىٰ تِجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ نقل كرده كه فرمود: اصحاب گفتند: چه خوب بود می قهمیدیم این تجارت چیست كه اگر بفهمیم جان و مال و حتی اولادمان را هم در به دست آوردن آن می دادیم. خدای تعالی فرمود: ﴿ تُوْمِنُونَ بِاللّٰهِ وَ رَسُولِهِ وَ تُجَاهِدُونَ فِي سَبِیلِ اللّٰهِ بِأَمْوالِكُمْ وَ أَنْفُسِكُمْ - تا - ذٰلِکَ الْفَوْزُ الْعَظِیمُ ای کسانی که ایمان آمرده اید، آیا شما را به تجارتی راهنمائی نکنم که از عذاب دردناک نجاتنان دهد؟ به خدا و رسولش ایمان بیاورید، و در راه خدا با اموال و جانتان جهاد کنید، که این عمل برای شما بهتر است اگر بدانید.

﴿ وَأَخْرَىٰ تُحِبُّونَهَا نَصْرٌ مِنَ اللَّهِ وَ فَتَحٌ قَرِيبٌ ﴾ يعنى در دنيا فتح امام قائم اللَّهِ وَ فَتَح و در روايتى ديگر فرموده: يعنى فتح مكه . ا

يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا أَنْصَارَ اللَّهِ كَمَا قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِئِينَ مَن أَنْصَارِي إِلَى اللَّهِ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ فَآمَنَتْ طَائِفَةٌ مِنْ بَني إِشْرَائِيلَ وَكَفَرَتْ طَائِفَةٌ فَأَيَّدُنَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَىٰ عَدُوَهِمْ فَأَصْبَحُوا ظَاهِرِينَ (١٤)

1۴ \_ ای کسانی که ایمان آورده اید، از یاران الهی باشید، همچنانکه عبسی بن مریم به حواریین گفت: چه کسی مرا به سوی خداوند یاری می کند؟ حواریون گفتند: ما یاوران خدائیم. پس گروهی از بنی اسرائیل ایمان آوردند و گروهی نیز کافر شدند، پس ما نیز کسانی که ایمان آورده بودند را در برابر دشمنانشان تایید کردیم تا بر آنها پیروز شدند.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا أَنْصَارَ اللَّهِ \_ تا \_ فَآمَنَتْ طَائِفَةٌ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَكَفَرَتْ طَائِفَةٌ ﴾ فرمود: آنهائي كه كافر شدند آنهائي بودند كه شبيه

١. نورالثقلين، ج ٥، ص ٣١٨؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٥٢٩

عیسی اید به عنوان عیسی گرفته و او را کشتند و به صلیب کشیدند و آنهائی که ایمان آوردند آنهائی بودند که شبیه عیسی اید را نکشتند، پس گروهی که او را گرفته و به صلیب کشیدند خود نیز کشته شدند و آن قول خداوند است که فرمود: ﴿فَأَیّدْنَا الَّذِینَ آمَنُوا عَلیٰ عَدُوِّهِمْ فَأَصْبَحُوا ظَاهِرِینَ \* پس ما نیز کسانی که ایمان آورده بودند را در برابر دشمنانشان تایید کردیم تا بر آنها پیروز شدند. ا



١. نورالثقلين، ج ٥، ص ٣١٩؛ تفسير برهان، ج ٧، ص ٥٣١

## تفسير سورة جمعه



۶۲ – سورهٔ جمعه در مدینه

نازل شده و دارای ۱۱ آیه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

يُسَبَّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكِ الْقُدُّوسِ الْعَزيِزِ الْحَكيِم (١)

هُوَ الَّذِيَ بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّنَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آيْاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِثَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفي ضَلالٍ مُبَهِنِ (٢) وَآخَرِهِنَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٣)

۱ ـ آنچه در آسمانها است و آنچه در زمین همه تسبیحگوی خداوند هستند.
 خداوندی که حاکم و از هر عیب و نقصی به دور و عزیز و حکیم است.

۲\_اوست کسی که در میان امت بی سواد، رسولی مثل خودشان را فرستاد که آیاتش را بر آنها می خواند، و آنها را تزکیه می کند، و به آنها کتاب و حکمت تعلیم می دهد، و اگر چه قبل از آن در گمراهی آشکاری بودند.

۳\_و نیز رسول قوم دیگریست که هنوز به آنها (عرب) ملحق نشدهاند، و او عزیز و حکیم است.

﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكِ الْقُدُّوسِ ﴾ كه ﴿ يُسَبِّحُ لِللهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ الْمَلِكِ الْقُدُّوسِ ﴾ كه ﴿ قدوس ﴾ يعنى از آفاتي كه موجب جهل و ناداني است بري مي باشد. ا

١. نورالثقلين، ج ٥، ص ٣٢١؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ع

﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولاً مِنْهُمْ ﴾ فرمود: ﴿ اميون \* كساني هستند كه كتابي با آنها نباشد.

معاویة بن عمار روایت می کند که امام صادق الله این معنای آیه فه و الذی بعث فی الا می این می رسولاً منه می فرمود: آنها می نوشتند و لکن از جانب خداوند کتابی با آنها نبود، و رسولی به سوی آنها فرستاده نشده بود پس خداوند نسبت «امیین» به آنها داد. ا

﴿ وَآخَرِينَ مِنْهُمْ لَمُّا يَلْحَقُوا بِهِمْ ﴾ فرمود: بعد از آنها داخل در اسلام شدند. `

مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا التَّوْزَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَاراً بِنْسَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ (۵) قُلْ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ هَادُوا إِنْ زَعَمْتُمْ أَنْكُمْ أَوْلِيَاءُ لِلَّهِ مِـنْ دُونِ النَّـاسِ فَـتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقَهِنَ (٦)

۵ مثل کسانی که تورات به آنها داده شده ولی به آن عمل نمی کردند همانند خری است که کتاب هایی را حمل می کند (و نمی داند که بارش چیست)، قومی که آیات خداوند را تکذیب کردند چه بد مثلی دارند، و خداوند قوم ستمکاران را هدایت نمی کند.

۶ـ بگو: ای قوم یهود، اگر میپندارید که شما دوستان خدائید نبه صردم دیگر، پس آرزوی مرگ کنید اگر راست میگوئید.

بحارالانوار، ج ۹، ص ۲۴۳ و ج ۱۶، ص ۱۳۲ ؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۸؛ تفسیر صافی.
 ج۷، ص ۱۸۷ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۲۲

۲. نورالثقلين، ج ۵، ص ٣٢٣؛ تفسير برهان، ج ٨، ٨

که در آن چه است و به آن عمل نمی کند همچنین بنی اسرائیل همانند خر کتاب را حمل می کنند و نمی دانند که در آن چه است و به آن عمل هم نمی کنند.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ هَادُوا إِنْ زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيَاءُ لِلَّهِ مِنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ فرمود: همانا در تورات نوشته شده كه اولياء خداوند آرزوى مرگ مىكنند. ا

قُلْ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلاَقِيكُمْ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَىٰ غَـالِمِ الْـغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيْتَبَّئُكُمْ بِمَاكُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (٨)

۸\_ بگو: مرگی که از آن فرار می کنید سرانجام شما را ملاقات خواهد کرد، سپس به سوی کسی که دانا به پنهان و آشکار است بازگردانیده می شوید، و او شما را به آنچه که انجام می دادید آگاه می سازد.

﴿ قُلْ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلاقِيكُمْ ﴾ امير المومنين الله فرمود: اى مردم هر كس آنچه را از آن مى گريزد درخواهد يافت، و اجل خود را به او مىرساند، و گريز از آن همان رسيدن و دريافتن آن است. آ

يَا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاَةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (٩) فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاَةُ فَانْنَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَ ابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ وَ اذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيراً لَعَلَّكُمْ نُفْلِحُونَ (١٠)

۹\_ای کسانی که ایمان آوردهاید، هنگامی که روز جمعه برای نماز دعوت

تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۸۹ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۲۴ ؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۹
 بحارالانوار، ج ۶، ص ۱۲۶ ؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۹ ؛ تنفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۹۰ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۲۴ ؛

می شوید به سوی ذکر خداوند بشتابید. و خرید و فروش را رها کنید. که این عمل برای شما بهتر است اگر بدانید.

 ۱۰ ـ پس هنگامی که نماز پایان یافت در روی زمین پراکنده شدید، و از فضل خداوند (روزی) بطلبید، و خداوند را زیاد یاد کنید شاید که رستگار شوید.

﴿ فَاسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ وَ ذَرُوا الْبَيْعَ ﴾ كه ﴿ سعى ﴾ به معناى سرعت در راه رفتن است. ١

ابی الجارود گویدامام باقرطی در معنای آیه ﴿یَا آیُهَا الَّذِینَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاٰةِ مِنْ یَوْمِ الْجُمْعَةِ فَاسْعَوا إِلَیٰ ذِکْرِ اللهِ وَ ذَرُوا الْبَیْعَ ﴾ فرمودند: وقتی گفته می شود ﴿فاسعوا ﴾ معنایش این است که بروید و چون گفته می شود ﴿اسعوا ﴾ معنایش این است که برای فلان هدف عمل کنید. و معنای آیه این است که برای نماز جمعه شارب (سبیل) خود را کوتاه کنید، و موی زیر بغل را زائل سازید، ناخن بگیرید، غسل کنید، بهترین و نظیف ترین جامه را بپوشید، و خود را معطر سازید، اینها سعی برای نماز جمعه است. و سعی برای روز قیامت هم این است که آدمی خود را برای آن روز مهیا کند، هم چنان که فرموده: ﴿وَ مَنْ أَرْادَ الْآخِرَةَ وَ سَعیٰ لَهٰا سَعْیَهٰا وَ هُوَ مُؤْمِنُ ﴾ و هر کس طالب آخرت باشد و برای رسیدن به آن نهایت تلاش و کوشش را بکند او مومن است. ۳

﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاةُ فَانْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ ﴾ فرمود: يعنى روز شنبه در

١. نورالثقلين، ج ٥، ص ٣٢٤؛ تفسير صافى، ج ٧، ص ١٩١

٢. اسراء، آية ١٩

۳. مستدرک الوسائل، ج ۶، ص ۸۹؛ بحارالانوار، ج ۸۶ ص ۳۴۴؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۱ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۲۶

زمین پراکنده شوید.

وَ إِذَا رَأَوْا يَجْارَةً أَوْ لَهُواً انْفَضُّوا إِلَيْهَا وَ تَرَكُوكَ قَائِماً قُلْ مَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ مِنَ اللَّهْوِ وَ مِنَ التَّجَارَةِ وَ اللَّهُ خَيْرُ الرَّازقينَ (١١)

11\_و هنگامی که آنها تجارت یا لهوی را میبینند به سوی آن می روند و تو را در حالی که ایستاده هستی ترک می کنند، بگو: آنچه نزد خداوند است از لهو و تجارت بهتر است.

ابن مسکان گوید از ابی بصیر سوال شد که امام چگونه خطبه میخواند، گفت: ایستاده خطبه میخواند زیرا خداوند میفرماید: ﴿وَ تَرَكُوکَ قَائِماً ﴾ و تو را ایستاده ترک کردند. ۲

ابن أبى يعفور گويد امام صادق الله فرمود آيه اينچنين نازل شده است: «وَإِذَا رَأُوْا تِجَارَةً أَوْ لَهُوا انصرفوا إليها و تركوك قائما»

﴿ قُلْ مَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ مِنَ اللَّهُو وَ مِنَ التِّجَارَةِ ﴾ يعنى براى كسانى كه تقوى دارند ﴿ وَ اللّٰهُ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ و خداوند بهترين روزى دهنده است. "

نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۲۹؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۴

وسائل الشيعه، ج ٧، ص ٣٣٤؛ بحار الانوار، ج ٨٤ ص ١٨٥؛ نور الثقلين، ج ٥، ص ٣٢٩؛
 تفسير برهان، ج ٨، ص ١٤

٣. تفسير برهان، ج ٨ ص ١٤ ؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٣٢٩



## تفسير سورة منافقون



۶۳ – ســـورهٔ مــنافقون در

مدینه نازل شده و دارای ۱۱

آیه است.



### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَ اللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَ اللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ (١)

اتَّخَذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٢) ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطْبِعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَفْقَهُونَ (٣)

وَ إِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَ إِنْ يَقُولُوا تَشْمَعْ لِقَوْلِهِمْ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَةٌ يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُمُ الْعَدُوُّ فَاحْذَرْهُمْ فَاتَلَهُمُ اللَّهُ أَنَّسى يُؤْفَكُونَ (۴)

. وَ إِذَا قَبِلَ لَهُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللَّهِ لَوَّوْا رُؤْسَهُمْ وَ رَأَيْنَهُمْ يَصُدُّونَ وَ هُمْ مُسْتَكْبُرُونَ (۵)

سَوْاءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَنْ يَخْفِرَ اللَّهُ لَـهُمْ إِنَّ اللَّهَ لأيَهْدِي الْقَوْمَ الْفاسِقينَ (٦)

هُمُ اللَّذِينَ يَقُولُونَ لاَ تُنْفِقُوا عَلَىٰ مَنْ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ حَتَّى يَـنْفَضُّوا وَ لِـلَّهِ خَزَائِنُّ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ لَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لاَ يَفْقَهُونَ (٧) تَهُ ثُـ تَنَ مُ مِ مَ وَاللَّانَ الْمَانِ مَنْ آَمَهُ مَا الْمُنَافِقِينَ لاَ يَفْقَهُونَ (٧)

يَقُولُونَ لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعَـزُّ مِنْهَا الْأَذَلَ وَ لِـلَٰهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَ لِلْمُؤْمِنِينَ وَ لُكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لاَ يَعْلَمُونَ (٨) ۱ - هنگامی که منافقین به نزد تو می آیند می گویند: ما شهادت می دهیم که تو رسول او هستی، و تو رسول او هستی، و خداوند می داند که تو رسول او هستی، و خداوند می داند که منافقین به دروغ شهادت می دهند (و آن را قبول ندارند).

۲ - آنها سوگندهایشان را سپری قرار دادهاند تا به وسیلهٔ آن مردم را از راه
 خداوند باز دارند، و آنها چه بد عمل میکنند.

۳ ــاین به خاطر آن است که آنها اول ایمان آوردند سپس کافر شدند، پس خداوند بر دلهای آنها مُهر زده و آنها واقعیت را درک نموکنند.

۴ ـ و هنگامی که آنها را میبینی جسمشان تو را به تعجب می آورد. و اگر سخنی بگویند، به سخنانشان گوش می دهی، مانند اینکه چوب خشکی هستند که بر دیوار تکیه کردهاند، هر صدایی که می شنوندگمان می کنند که بر علیه خودشان است، آنها دشسمنان ثبو هستند پس از آنها دروی کن، خداوند آنها را بکشد که از حق منحرف شدند.

۵-و هنگامی که به آنها گفته شود: بیائید تا رسول خدا برای شما طلب مغفرت بکند، سرهایشان را تکان می دهند، و آنها را می بینی که (از تمو) اعراض کرده و تکبر می ورزند.

۹- برای آنها فرقی نمی کند که برایشان طلب مغفرت کنی یا طلب مغفرت نکنی، خداوند قوم فاسقین را مدایت نمی کند.

۷- آنها کسانی هستند که میگویند: بر کسانی که اطراف رسول خدا هستند انفاق نکنید تا پر اکنده شوند، خزینه های آسمانها و زمین برای خداوند است و لکن منافقین نمی فهمند.

۸\_ میگویند: اگر به مدینه برگشتیم عزیزان ذلیل شدگان را بیرون میکنند، در حالی که عزّت برای خداوند و برای رسولش و برای صومنین است و منافقین نمی دانند.

#### سخن عبدالله بن أبي

﴿إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوانَشُهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهِ وَ اللّٰهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَ اللّٰهُ يَعْلَمُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ فرمود: اين آيه در جنگ مريسع كه جنگ با بنى المصطلق كه و در سال پنجم هجرت اتفاق افتاد نازل شده است. رسول خدا مُنَيَّرُهُ خودش در اين جنگ شركت كرد و در مراجعت كنار چاهى كم آب فرود آمد. انس بن سيار، همپيمان انصار و جهجاه بن سعيد غفارى اجير عمر بن خطاب در كنار چاه به هم برخوردند، و هر دو سطل در چاه انداختند تا آب بكشند، سطل در چاه به هم پيچيد.

ابن سیار گفت: سطل من، جهجاه هم گفت سطل من. و همین باعث درگیری بین آن دو شد، جهجاه به صورت ابن سیار سیلی زد، و خون از روی او جاری شد. ابن سیار قبیله خزرج را و جهجاه قریش را به کمک طلبید، هر دو گروه سلاح برگرفتند، و چیزی نمانده بود که فتنه ای به پا شود.

عبدالله بن أبی سر و صدا را شنید، پرسید: چه خبر شده؟ جریان را برایش گفتند، و او سخت در خشم شد و گفت: من از اول نمیخواستم این مسیر را بروم، و من امروز خوارترین مردم عرب هستم، و من هیچ پیشبینی نمیکردم که زنده بمانم و چنین سخنانی بشنوم، و نتوانم کاری بکنم، و وضع را به دلخواه خود تغییر دهم.

آن گاه رو کرد به اطرافیان خود و گفت: این کاری است که شما کردید، اینها

را در منازل خود جای دادید، و مال خود را با آنان تقسیم نمودید، و با جان خود جانشان را از خطر حفظ کردید، و گردنهای خود را آماده شمشیر ساخته، زنان خود را بیوه و فرزندان را یتیم کردید، آن هم از مردمی که اگر شما بیرونشان کرده بودید وبال گردن مردمی دیگر می شدند. آن گاه گفت: ﴿لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعَزُّ مِنْهَا الْأَذَلَ ﴾ اگر به مدینه برگردیم، آن کس که عزیزتر است ذلیل تر را بیرون خواهد کرد.

یکی از حضار در آن مجلس زید بن ارقم بود که تازه داشت به حد بلوغ می رسید، و آن روز رسول خدا می رسید، و آن روز رسول خدا می رسید، و منگام گرمای ظهر در سایه درختی با جمعی از اصحاب مهاجر و انصارش نشسته بود، زید از راه رسید، و سخنان عبد الله بن ابی را به رسول خدا می و از ارش داد. حضرت فرمود: ای پسر! شاید اشتباه شنیده باشی.

عرض کرد: به خدا سوگند اشتباه نگردهام.

فرمود: شايداز او خشمگين باشي.

عرض كرد: به خدا قسم هيچ دشمني با او ندارم.

فرمود: ممكن است خواسته سر بسرت بگذارد؟

عرض کرد: نه به خدا سوگند.

رسول خدا مَنْ الله به غلامش شقران فرمود: مرکب را زین کرده و آماده حرکت کن، و فوراً سوار شد. مردم به یکدیگر خبر دادند ولی کسی باور نمی کرد که در آن گرمای ظهر حرکت کرده باشد، ولی بالأخره سوار شدند، و سعد بن عباده خود را به آن جناب رسانیده، عرض کرد: السلام علیک یا رسول الله و رحمة الله و برکاته.

حضرت فرمود: و عليك السلام.

عرض کرد: شما هیچ وقت در گرمای ظهر حرکت نمی کردید.

فرمود: مگر سخنان رفیقتان را نشنیدهای؟

پرسید: كدام رفیق یا رسول الله؟ ما به غیر تو رفیقی نداریم؟

فرمود: عبد الله بن ابی، او پیش بینی کرده که اگر به مدینه برگردد آن کس که عزیزتر است ذلیلتر را از شهر بیرون کند.

سعد عرض كرد: يا رسول الله عَنْ الله عَنْ أَلَهُ تَو و اصحابت عزيزتر و او و اصحابش ذليل ترند.

رسول خدا ﷺ آن روز را تا به آخر به حرکت ادامه داد، و با احدی سخن نگفت، قبیله خزرج نزد عبد الله بن ابی آمدند، و او را ملامت کردند. عبد الله قسم خورد که من هیچ یک از این حرفها را نزدهام. گفتند: اگر چنین حرفی نزدهای برخیز تا نزد رسول خدا ﷺ برویم تا از آن جناب عذرخواهی کنی، عبد الله سر و کلهاش را تکان داد که نه:

چون شب شد رسول خدا عَلَيْ آن شب را هم تا به صبح حرکت کرد، و اجازه استراحت نداد، مگر به مقدار نماز صبح. فردای آن روز رسول خدا عَلَیْ الله بیاده شد، اصحاب هم پیاده شدند، در حالی که آن قدر خسته بودند که خاک زمین برایشان بهترین رختخواب شد. عبدالله بن ابی نزد رسول خدا عَلَیْ آمد، و سوگند یاد کرد که من این حرفها را نزدهام، و به وحدانیت خدا و رسالت آن حضرت شهادت داد، و گفت: زید بن ارقم به من دروغ بسته است.

رسول خدا عَيِّاللهُ عدرش را پذیرفت، آن وقت قبیله خزرج نزد زید بن ارقم رفته شماتتش کردند که تو چرا به بزرگ قبیله ما تهمت زدی.

هنگامی که رسول خدا عَلَیْ از آن منزل حرکت کرد زید با آن جناب بود، و میگفت: بار الها! تو میدانی که من دروغ نگفته ام، و به عبد الله بن ابی تهمت نزدهام. چیزی از راه را نرفته بودند که حالت وحی و شبیه بیهوشی به رسول خدا این از راه را نرفته بودند که نزدیک بود شترش زانو بزند و بخوابد، و خود او عرق از پیشانی مبارکش می چکید، و بعد از آن که به حالت عادی برگشت، گوش زید بن ارقم را گرفته، او را از جایش بلند کرد و فرمود: ای پسر سخنت راست و دلت فراگیر است، و خدای تعالی قرآنی در بارهات نازل کرده است. و چون به منزل رسیدند و پیاده شدند، سوره منافقین را از اول تا جمله ﴿وَ لٰكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لاٰ یَعْلَمُونَ ﴾ بر آنان خواند، و خدای تعالی عبدالله بن ابی را رسوا ساخت. ا

أبان بن عثمان گوید: رسول خدا علیه روز و شب و فردایش نیز حرکت کرد تا اینکه خورشید بالا آمده و هوا روشن شد و حضرت توقف فرمودند و مردم نیز به استراحت پرداختند، رسول خدا علیه قصد داشتند که با مردم سخن نگویند که پسر عبد الله بن أبی نزد آن حضرت آمده و عرض کرد: ای رسول خدا! اگر قصد کشتن پدرم را داری به من امر کن که سرش را در نزد شما حاضر کنم، به خدا سوگند که من نیکوترین فرزند نسبت به پدرم هستم، و اوس و خزرج این را می دانند، می ترسم که شما به غیر از من دستور بدهید که او را بکشد و من خوش ندارم که به قاتل عبدالله نگاه کنم، و شخص مومنی را به خاطر پدر کافرم بکشم و داخل در آتش جهنم شوم. رسول خدا عید فرمودند: مادامی که با ما هستی با پدرت مدارا کن و با او رفتاری نیکو داشته باش. ۲

ابى الجارود گويد كه امام باقر عاليًا دربارة معناى آية ﴿ كَاأَنَّهُمْ خُشُبُ

بحار الانوار، ج ۲۰، ص ۲۸۵؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۷؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۱۹۹؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۳۱؛

۲. نورالثقلين، ج ۵، ص ٣٣٣؛ تفسير برهان، ج ۸، ص ١٨

مُسَنَّدَةً ﴾ مىفرمودند: نه مىشنوند و نه انديشه مىكنند.

﴿ يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِم ﴾ يعني هر صدائى را دشمن خود مى دانند. ﴿ هُمُ الْعَدُوُّ فَاحْذَرْهُم قَاتَلَهُمُ اللّهُ أَنِّى يُؤْفَكُونَ ﴾ هنگامى كه خداوند خبر منافقين را براى رسولش بيان كرد و پيامبر زشتى هاى آنها را براى آنها و اهل قبيله و نزديكانشان فرمود، آنها به نزد منافقين رفته و گفتند: واى بر شما كه رسوا شديد، به نزد پيامبر خدا برويدتا براى شما طلب مغفرت بكند، آنها از روى كبر و غرور سرهايشان را برگرداندند و هيچ رغبتى به استغفار آن حضرت نشان ندادند لذا خداوند مى فرمايد: ﴿ وَ إِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعْالُوْ ايسَتْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللّهِ لَوَّوا رُوِسَهُم ﴾ و هنگامى كه به آنها گفته شود: بيائيد تا رسول خدا براى شما طلب مغفرت بكند، سرهايشان را تكان مى دهند. أ

وَ أَنْفِقُوا مِنْ مَا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنَّ يَـاأَتِيَ أَحَـدَكُـمُ الْـمَوْتُ فَـيَقُولَ رَبِّ لَوْلاَأَخَّوْتَنَي إِلَىٰ أَجَلٍ قَربِبٍ فَأَصَّدَّقَ وَ أَكُنْ مِنَ الصَّالِحينَ (١٠) وَلَنْ يُوَخِّرَ اللَّهُ نَفْساً إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا وَ اللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ (١١)

 ۱۰ و از آنچه به شما روزی کردهایم انفاق کنید، قبل از اینکه مرگ یکی از شما فرا برسد و بگوید: پروردگارا، چرا مرگ مرا اندکی به تأخیر نینداختی تا صدقه دهم و از نیکوکاران باشم؟!

۱۱ ـ و خداوند هرگز مرگ کسی را به تاخیر نمیاندازد وقستی که اجلش رسیده باشد، و خداوند بدانچه که میکنید آگاه است.

﴿ وَ أَنْفِقُوا مِنْ مَا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَاتِيَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاَأَخَرْ تَنِي إِلَىٰ أَجَلٍ قَرِيبٍ فَأَصَّدَقَ ﴾ يعنى ﴿أصدق ﴾ يعنى حج بجا بياورم ﴿ وَ

١. بحارالانوار، ج ٢٠، ص ٢٨٨ ؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٣٣٥ ؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ١٩

أُكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ يعني در هنگام مرگ از صالحين خواهم بود.

پس خداوند آنها را رد كرده و فرمود: ﴿ وَ لَنْ يُؤَخِّرَ اللَّهُ نَفْساً إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا وَاللّٰهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ و خداوند هرگز مرگ كسى را به تاخير نمى اندازد وقتى كه اجلش رسيده باشد، و خداوند بدانچه كه مىكنيد آگاه است. ا

ابو بصیر از امام باقر الله نام نام باقر الله نام دورده که در ذیل کلام خدا که فرموده: ﴿ وَلَنْ يُوَّخُرُ الله نَفْساً إِذَا جَاءَ أَجَلُها ﴾ فرموده: نزد خدا کتابها و مقدراتی موقوف و غیر حتمی است، هر کدام را بخواهد عملی میکند، تا شب قدر برسد، در آن شب همه چیزهایی را که تا سال بعد باید رخ دهد نازل میکند، این است معنای آیه ﴿ وَ لَنْ يُوَّخُرُ الله نَفْساً إِذَا جَاءَ أَجَلُها ﴾ یعنی وقتی که خدا آن مقدر را در شب قدر نازل کرده باشد، و نویسندگان آسمانها آن را نوشته باشد، و این همان مقدری است که دیگر تاخیر داده نمی شود. آ

۱. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۱

بحارالانوار، ج ۴، ص ۱۰۲ و ج ۵، ص ۱۳۹ و ج ۹۴، ص ۱۳ ؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۲ ؛
 تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۰۳ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۳۷

## تفسير سورة تغابن



۶۶ – سورهٔ تغابن در مدینه

نازل شـده و دارای ۱۸ آیـه

است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

يُسَبِّحُ لِلَٰهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ (١)

هُوَ اللّٰهِي خَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كَافِرٌ وَ مِنْكُمْ مُؤْمِنٌ وَ اللّٰهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٢) 1 ـ آنچه كه در آسمانها است و آنچه كه در زمین همه تسبیح گوی خداوند هستند، مالكیت و حكومت از برای اوست، حمد و سپاس نیز از برای اوست، و او بر هر چیزی تواناست.

۲\_اوست که شما را آفریده که گروهی از شما کافر و گروهی مومن هستید.
 و خداوند به آنچه که انجام می دهید بیناست.

﴿ يُسَبِّحُ لِللهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُلْکُ وَ لَهُ الْحَمْدُ وَ هُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كُافِرٌ وَمِنْكُمْ مُؤْمِنٌ ﴾ فرمود: اين آيه مخصوص دربارة مؤمنين و كافرين نازل شده است.

حسین بن نعیم صحاف گوید از امام صادق الله دربارهٔ معنای آیه ﴿ فَمِنْكُمْ كُافِرٌ وَمِنْكُمْ مُؤْمِنٌ ﴾ سوال كردم، فرمود: خداوند هنگامی كه در عالم ذر و در صلب آدم از آنها عهد و پیمان گرفت به آنها شناساند كه ایمان ولایت

#### ماست و كفرشان ترك و قبول نكردن ولايت ما مىباشد. ا

ذْلِكَ بِأَنَّهُ كَانَتْ تَأْتِبِهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَقَالُوا أَ بَشَرٌ يَهْدُونَنَا فَكَفَرُوا وَ تَوَلُوْا وَاسْتَغْنَى اللَّهُ وَ اللَّهُ عَنِيٌّ حَميِدٌ (٦)

۶-این به خاطر آن است که رسولانشان با دلائلی روشین به نیزدشان می آمدند پس گفتند: آیا بشرهایی ما را هدایت می کنند؟ پس کافر شدند و روی گرداندند، و خداوند (از آنها بی نیاز بود)، و خداوند بی نیاز و ستوده است.

على بن سويد شيبانى گويد از امام كاظم الله دربارهٔ آيهٔ ﴿ ذَٰلِكَ بِانَّهُ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾ سوال كردم، فرمود: مراد از ﴿بِسِنات ﴾ ائمه الله الله على مى باشد. ٢

زَعَمَ الَّذِبِنَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يُبْعَثُوا قُلْ بَلىٰ وَ رَبِّي لَتَبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنَبَّؤُنَّ بِمَا عَـمِلْتُمْ وَذٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسبِرُ (٧)

فَآمِنُوا بِاللهِ وَ رَسُولِهِ وَ النُّورِ الَّذِي أَنَّرَلْنَا وَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٨) ٧-كافران گمان كردندك هرگز برانگيخته نسميشوند. بگو: چرا، به پروردگارم سوگندكه همهٔ شما برانگيخته ميشويد و سپس به آنچه كه عمل مىكرديد آگاهتان مىگردانند،واين كار بر خداوند آسان است.

۸ـ پس به خداوند و رسولش و نوری که نازل کردهایم ایسمان بیاورید، و خداوند بدانچه که عمل میکنید اگاه است.

کافی، ج ۱، ص ۴۱۳؛ بحارالانوار، ج ۲۶، ص ۲۷۱ و ج ۵۷، ص ۲۸۴؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۰۷ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۳۸؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۶
 ۲۰ بحار الانوار، ج ۲۳، ص ۲۰۹ ؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۶؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۴۰

خداوند گفتار ماديون را حكايت كرده و فرمود: ﴿ زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يَبْعَثُوا قُلْ بَلَىٰ وَ رَبِّي لَتُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنَبَّؤُنَّ بِمَا عَمِلْتُمْ وَ ذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ۞ فَآمِنُوا بِاللهِ وَ رَسُولِهِ وَ النُّورِ الَّذِي أَنْزَلْنَا ﴾ كه مراد از «نور» اميرالمؤمنين على النَّالِ اللهِ وَ رَسُولِهِ وَ النُّورِ الَّذِي أَنْزَلْنَا ﴾ كه مراد از «نور» اميرالمؤمنين على النَّالِ الست. ا

ای ابا خالد نور امام در دلهای مؤمنین از نور آفتاب که می تابد روشن تر است، سوگند بخدا امامان قلوب مؤمنین را نور افشانی می کنند و خداوند می پوشاند نور امامان را از هر کس که بخواهد پس دل آنها تاریک و ظلمانی شود، بخدا قسم ای ابا خالد دوست نمی دارد ما را کسی مگر آنکه خداوند قلب او را پاکیزه گرداند و خداوند دل کسی را پاکیزه نگرداند تا آنکه تسلیم ما ائمه شود و چون تسلیم ما شد خداوند او را از سختی حساب سالم گرداند و از ترس و هول روز قیامت و عذاب جهنم در امان باشد.

مَا أَصَابَ مِنْ مُصهِبَةٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَ مَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَليمٌ (١١)

۱۱ \_ هیچ مصیبتی (به کسی) نمی رسد مگر به فرمان خدا، و هر کس به

۱. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۰۹ ؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۷

تاویل الآیات الظاهره، ص ۶۷۱؛ کافی، ج ۱، ص ۱۹۴؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۴۱؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۰۹؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۷

خداوند ایمان بیاورد قلبش را هدایت میکند، و خداوند به هسر چیزی داناست.

يَا أَيُّهَا الَّذَيِنَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَ أَوْلاَٰدِكُمْ عَدُوًّا لَكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ وَ إِنْ تَعْفُوا وَ تَصْفَحُوا وَ تَغْفِرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (١٤) إِنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَ أَوْلاَٰذُكُمْ فِثْنَةٌ وَ اللَّهُ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظيمٌ (١٥)

۱۴ \_ ای کسانی که ایمان آوردهاید همانا بعضی از همسران و فرزندانتان دشمنان شما هستند، پس از آنها حذر کنید، و اگر عفو کنید و چشمپوشی نمائید و ببخشید (خداوند نیز شما را می آمرزد) که خداوند آمرزنده و مهربان است.

10\_ همانا اموالتان و فرزندانتان وسیلهٔ آزمایش شما هستند، و نزد خداوند اجری بزرگ است.

﴿إِنَّمَا أَمُواللُّكُمْ وَ أَوْلا دُكُمْ فِتْنَةً ﴾ يعنى دوست داشتن اموال و اولاد فتنه ست.

١. محمد، آية ١٧

۲. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۱۰ ؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۸

مسلمانانی است که وقتی میخواستند از وطن کافرنشین خود به دار هجرت مهاجرت کنند، زن و فرزندشان دست به دامنشان انداخته، از رفتن بازشان مى داشتند، و مى گفتند: تو را به خدا سو گند مى دهيم كه از ما دست بر مدار كه بعد از رفتنت از بین خواهیم رفت، بعضی از مسلمانان تسلیم خواسته زن و فرزند خود مى شدند، و در دار الكفر مى ماندند، و آيه شريفه آنان را از چنين زن و فرزندانی بر حذر داشته، از اطاعت آنان نهی میفرماید، بعضی دیگر از مسلمانان تسليم نمىشدند، و راه خدا را پيش گرفته از زن و فرزند دست بر مىداشتند، و مىگفتند: به خدا سوگند اگر شما با من هجرت نكنيد، و خداى تعالى روزى بين من و شما در دار الهجرة جمع خواهد كرد تا ابد سودى به شما نخواهم رساند و دیگر کاری به کارتان نخواهم داشت، هنگامی که خداوند بین او و آنها جمع کرد و خداوند امر نمود که به آنها وفا و نیکی کند و فرمود: ﴿ وَ إِنْ تَعْفُوا وَ تَصْفَحُوا وَ تَغْفِرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ و اكر عفو كنيد و چشمپوشی نمائید و ببخشید (خداوند نیز شما را می آورزد) که خداوند آمرزنده و مهربان است. ۱

فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَ اسْمَعُوا وَ أَطْبِعُوا وَ أَنْفِقُوا خَيْراً لِأَنْفُسِكُمْ وَ مَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (١٦)

۱۶ ـ پس تا می توانید از خداوند بپرهیزید، بشنوید و اطاعت کنید و انفاق نمائید که برای خود شما بهتر است، و کسانی که از بخل و حرص خودشان را نگه بدارند همانها رستگاران هستند.

بحارالانوار، ج ۱۹، ص ۸۹؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۹؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۱۱؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۴۲

﴿ فَا تَقُوا اللّٰهَ مَا اسْتَطَعْتُم ﴾ با آية ﴿ اتَّقُوا الله حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ انسخ شده است. آ ﴿ وَ مَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ ﴾ فرمود: ﴿ يوق الشح ﴾ يعنى هنگامى كه انفاق در اطاعت خداوند را اختيار كند.

فضل بن ابی قرة [ مرة ] گوید: امام صادق الله را دیدم که از اول شب تا صبح طواف می کرد و می گفت: بار الها مرا از شر بخل نفسم نگه بدار.

عرض کردم: فدایت شوم من امشب از شما به غیر از این دعا را نشنیدم. فرمود: چه بلایی بالاتر از بخل نفس سراغ داری؟ خدای تعالی میفرماید: ﴿وَمَنْ یُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِکَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ و کسانی که از بخل و حرص خودشان را نگه بدارند همانها رستگاران هستند. "



١. ألعمران، أيه ١٠٢؛ از خداوند همانطوري كه شايسته برهيزگاري است بيرهيزيد.

۲. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۳۰

٣. مستدرك الوسائل، ج ٧، ص ٣٠؛ بحار الانوار، ج ٧٠، ص ٣٠١؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ٣٠

## تفسير سورة طلاق



۶۵ – سورهٔ طلاق در مدینه

نازل شـده و دارای ۱۲ آيـه

است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النَّسَاءَ فَطَلَقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَ أَحْصُوا الْعِدَّةَ وَ اتَّقُوا اللَّهَ

رَبَّكُمْ لاَتُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بَيُوتِهِنَّ وَ لاَ يَخْرُجْنَ إِلاَّ أَنْ يَاثُنِنَ بِفَاحِشَةِ مُبَيِّنَةٍ

وَتِلْكَ حُدُّودُ اللَّهِ وَ مَنْ يَتَعَدَّ حُدُّودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لاَ تَدْرِي لَعَلَّ اللَّهَ

يُحْدِثُ بَعْدَ ذَٰلِكَ أَمْراً (١)

فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَغْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِـمَغْرُوفٍ وَ أَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ وَ أَقِهِمُوا الشَّهَادَةَ لِلْهِ ذَٰلِكُمْ يُوعَظُّ بِهِ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِـاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً (٢)

وَ يَرْزُرْقُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ وَ مَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللَّهَ بالِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللّٰهُ لِكُلُّ شَيْءٍ قَدْراً (٣)

وَ اللاَّنِي يَئِسْنَ مِنَ الْمَحْبِضِ مِنْ نِسَائِكُمْ إِنِ ارْتَبَتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَـلاَثَةُ أَشْـهُرٍ وَاللاَّنِي لَمْ يَحِضْنَ وَ أُولاٰتُ الأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ وَ مَنْ يَتَّقِ اللّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُشْراً (۴)

۱ ـ ای پیامبر هنگامی که خواستید زن را طلاق دهید، پس در زمان عده
 آنها را طلاق دهید (یعنی در زمان پاکی از حیض و در آن پاکی هم نزدیکی
 نکرده باشند)، و زمان عده را نگه دارید، و از خداوندی کمه پروردگار

شماست بهرهیزید، و نه شما آن زنان را (تا در عدّماند) از خانه هایشان بیرون کنید و نه آنها از خانه بیرون بروند مگر آنکه کار زشت آشکاری مرتکب شوند، که این احکام حدود خداست، و هر کس از حدود الهی تجاوز کند به تحقیق به خودش ستم کرده است، نمی دانی شاید خداون د بعد از این امر تازه ای بوجود بیاورد (میانشان را اصلاح کند).

۲-پس هنگامی که عدّهٔ آنها تمام شد، آنها را به شایستگی نگه دارید و یا به شایستگی نگه دارید و یا به شایستگی از آنها جدا شوید، و دو مرد را بعنوان شاهد عادل از خودتان گواه بگیرید که برای خداوند شهادت بدهند، به ایس پند و اندز ایمان آورندگان به خداوند و آخرت پند و اندرز داده می شوند، و هر کس از خداوند بپرهیزد خداوند برای او راه خروجی (از مشکلات) قرار می دهد.
 ۳-و او را از جایی که گمان نمی کند روزی می دهد، و هر کس به خداوند توکل کند همان کفایش می کند، همانا خداوند فرمانش را انجام می دهد، به تحقیق خداوند برای هر چیزی اندازه ای قرار داده است.

۴ ـ و از زنانتان آنهایی که از حیض دیدن مایوس هستند، اگر دربارهٔ آنها شک کنید پس عدّهشان سه ماه است، و نیز زنانی که حیض ندیدهاند. و عدّه زنان باردار هنگامی است که بارشان را به زمین بگذارند، و همر کس از خداوند بپرهیزد، خداوند کار او را برایش آسان میسازد.

#### احكام طلاق

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِّقُو هُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَ أَحْصُوا الْعِدَّةَ ﴾ فرمود: خطاب به پيامبر عَلَيْلِهُ است ولى معنايش مردم مى باشد.

و آن فرمایش امام صادق الله است که فرمود: همانا خداوند پیامبرش را

برای تو مبعوث نمود به این عنوان که «دخترم به تو میگویم، عروسم تو بشنو». ا

ابى الجارود از امام باقر الله روايت مى كند كه در معناى آية ذيل فرمودند: ﴿فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ ﴾ كه مراد از عده پاكى از حيض است.

﴿ وَ أَحْصُوا الْعِدَّةَ ﴾ و آن اين است كه او را به حال خود وابكذارد تا حيض ببیند، پس هنگامی که حیض دید و سپس پاک شد و غسل نمود بدون اینکه با او نزدیکی نماید طلاقش دهد و شاهدی نیز بر طلاق بگیرد سپس اگر خواست رجوع کند و بر رجوعش نیز شاهد بگیرد، هنگامی که خواست برای بار دوم طلاق دهد پس زمانی که حیض دید و از آن پاک شد و غسل کرد برای بار دوم بدون اینکه مجامعت نماید طلاقش دهد، و شاهد نیز بر آن بگیرد، سیس اگر خواست رجوع کند و بر رجوعش نیز شاهد بگیرد، سپس او را به حال خود وامیگذارد تا حیض ببیند و پاک گردد پس هنگامی که غسل کرد برای بار سوم او را طلاق مىدهد و او قبل از طلاق سوم مالك زن است اگر خواست رجوع ميكند و اگر خواست رجوع نميكند ؛ و همچنين است طلاق سنت كه طلاق جاری نمی شود مگر بعد از پاک شدن از سه حیض و بدون نزدیکی کردن با زن، که در هر طلاق دادن و رجوع نمودن شاهد بر آن میگیرد، که طلاق دوم و سوم نیز چنین است و اگر حامله باشد همان وضع حمل او عدهاش تمام مى شود و آن قول الهي است كه مى فرمايد: ﴿ وَ اللَّاثِي يَئِسْنَ مِنَ الْمَحِيض مِنْ نِسْائِكُمْ إِنِ ارْتَبَّتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلاثَةُ أَشْهُرِ وَ اللَّاثِي لَمْ يَحِضْنَ ﴾ كه عدّه آنها همچنین سه ماه است.

﴿ وَ أُولاٰتُ الْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ و عدة زنان باردار هنگامي

١. تفسير صافي، ج ٧، ص ٢١٧ ؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ٣٥

است که بارشان را به زمین بگذارند. <sup>۱</sup>

﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ رَبَّكُمْ لا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بَيُوتِهِنَّ وَ لا يَخْرُجُنَ إِلاَّ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِسَةٍ مُبَيِّنَةٍ وَ تِلْکَ حُدُودُ اللَّهِ ﴾ فرمود: این عمل برای مرد حلال نیست، که زنش را بعد از آنکه طلاق داد - و در مدتی که میتواند به او رجوع کند - از خانه خود خارج سازد، و بر خود زن نیز حلال نیست که از خانه شوهرش بیرون رود، مگر آنکه زن گناهی آشکار مرتکب شود که در آن صورت مرد میتواند او را بیرون کند.

و کلمه ﴿فاحشة ﴾ به معنای آن است که زن نامبرده یا زناکار باشد و یا از خانه شوهر سرقت کند، و یکی هم از مصادیق فاحشه زبان درازی زن بر شوهر است، که اگر زن طلاقی یکی از این اعمال را مرتکب شود، مرد می تواند او را از خانه خود بیرون کند. ۲

و و المربي الله يَحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْراً \* فرمود: شايد شوهر آن زن او را طلاق دهد و بعد از طلاق به او رجوع نمايد. "

﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾ يعنى هنگامى كه عدهٔ زن تمام شد يا بر او رجوع مىكند و يا از او جدا مى شود و طلاقش مىدهد و بنابر حال خويش او را از مالش بهرمندمى سازد. \*

﴿ وَ أَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ ﴾ عطف برآية ﴿ إِذَا طَـلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَـطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَ أَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ ﴾ است. ٥

١. بحارالانوار، ج ١٠١، ص ١٤٨

مستدرک الوسائل، ج ۱۵، ص ۳۵۸؛ بحارالانوار، ج ۱۰۱، ص ۱۸۶؛ تفسیر صافی، ج ۷.
 مستدرک الوسائل، ج ۱۵، ص ۳۵۸؛ بحارالانوار، ج ۱۰۱، ص ۱۸۶؛ تفسیر صافی، ج ۷.

٣. تفسير برهان، ج ٨ ص ٣٩؛ تفسير صافى، ج ٧، ص ٢١٩

۴. تفسیر برهان، ج ۸ ص ۳۹

۵. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۱۹

﴿وَ أُولانَ الْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعُنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ فرمود: زن حامله اگر مطلقه شد، اتمام عدهاش همان وقتی است که بچه را به دنیا بیاورد، و آنچه در شکم دارد بگذارد، حتی اگر بین طلاق و زائیدنش یک روز فاصله شود، پس بعد از زائیدن و پاک شدن می تواند شوهر کند، و همچنین به عکس، اگر بین طلاق و زائیدن نه ماه طول بکشد، عدهاش نه ماه است، و نمی تواند شوهر کند، مگر بعد از وضع حمل. ا

محمد بن مسلم گوید از امام صادق الله دربارهٔ معنای آیهٔ ﴿ وَ مَنْ يَتَّقِ اللّٰهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً \* وَ يَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لأيحَتَسِبُ ﴾ سوال كردم، فرمود: در دنيا. أ

أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ مِنْ وَجْدِكُمْ وَ لا تُضارُّوهُنَّ لِتُضَيَّقُواعَلَيْهِنَّ وَ إِنْ كُنَّ أُولاْتِ حَمْلٍ فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ فَاإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَآتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ وَ أُنْمِرُوا بَيْنَكُمْ بِمَعْرُوفٍ وَ إِنْ نَـغاسَرْتُمْ فَسَتَرْضِعُ لَـهُ أُخْرِىٰ (٦)

لِيُنْفِقْ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ وَ مَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنْفِقْ مِمَّا آتَاهُ اللَّهُ لأ يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إِلاَّ مَا آثَاهَا سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُشراً (٧)

۶\_آنها را در همان جایی که خودتان سکونت دارید و در توانایی شماست ساکن کنید، و بر آنها ضرر نرسانید تا (زندگی را) بر آنها سخت بگیرید، و اگر حامله باشند بر آنها نفقه بدهید تا وضع حمل کنند، و اگر فرزند شما را شیر می دهند اجرت آنها را بیردازید، و (دربارهٔ اصور فرزند) در صیان خودتان به نیکی مشورت کنید، و اگر با هم به توافق نرسیدید زن دیگری را

بحارالانوار، ج ۱۰۱، ص ۱۸۶؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۶۱؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۴۴
 مستدرک الوسائل، ج ۱۳، ص ۳۴؛ بحارالانوار، ج ۱۰۰، ص ۲۹؛ تفسیر برهان، ج ۸. ص ۴۲؛ تفسیر برهان، ج ۸. ص ۴۲؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۲۰

برای شیر دادن بچه انتخاب کنید.

۷\_ کسی که دارای وسعت و فراوانی مال است باید از آنها انفاق کند (نفقهٔ زن شیرده را بدهد)، و کسی که رزقش تنگ باشد از آنچه که خداوند به او داده انفاق کند، خداوند هیچ کسی را جز به مقداری که به او داده تکلیف نمی کند، خداوند بودی بعد از سختی آسانی قرار می دهد.

﴿إِنْ كُنَّ أُولانِ حَمْلٍ فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَآتُوهُنَّ أَولانِ حَمْلٍ فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ فَاللَّهُ فَا اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا مِنْ الللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ لَمْ كَنُوهُنَ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ مِنْ وَجُدِكُمْ ﴾ فرمود: زنى كه طلاق رجعى گرفته و شوهر حق رجوع داشته باشد مادامى كه در عده است حق سكونت و نفقهٔ او با شوهر است و اگر حامله باشد آنقدر نفقهٔ او را مى دهدتا حملش را به دنيا بياورد.

ابو بصیر گویدامام صادق النّی در معنای آیه ﴿ وَ مَنْ قُدِرَ عَلَیْهِ رِزْقُهُ فَلْیُنْفِقْ مِمْ اللّه ﴾ فرمود: مرد باید بر زنش آنقدر نفقه بدهد که تا او بتواند آبرومندانه زندگی کند و الابین آن دو جدائی می افتد. ۲

۱. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۳۶

وسائل الشیعه، ج ۲۱، ص ۵۱۲؛ بحارالانوار، ج ۱۰۱، ص ۷۴؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۶۳
 تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۲۵؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۴۳

وَكَأَيْنُ مِنْ قَرْيَةٍ عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَ رُسُلِهِ فَحَاسَبْنَاهَا حِسْاباً شَدبِداً وَ عَذَّبْنَاهَا عَذَاباً نُكْراً (٨)

۸ـو چه بسیار شهرها و سرزمینهایی که مردمان آنها از امر پروردگار و رسولانش سرپیچی کردند و ما شدیداً به حساب آنها رسیدگی کردیم، و آنها را با عذابی بسیار سخت کیفر نمودیم.

﴿ وَكَأَيِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ ﴾ فرمود: منظور از قریه اهل قریه است. ﴿ عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا ﴾ از امر پروردگار سرپیچی کردند.

أَعَدَّ اللّٰهُ لَهُمْ عَذَاباً شَديداً فَاتَّقُوا اللّٰهَ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ اللَّذِينَ آمَنُوا قَدْ أَنْزَلَ اللّٰهُ إِلَيْكُمْ ذِكْراً (١٠)

رَسُولاً يَتْلُوا عَلَيْكُمْ آلِيَاتِ اللَّهِ مُعَيَّنَاتٍ لِيُخْرِجَ الَّذَبِنَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِخَاتِ مِنَ الظَّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ وَيَعْمَلْ صَالِحاً يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَحْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْمَهَارُ خَالِدِينَ فَيِهَا أَبَداً قَدْ أَحْسَنَ اللَّهُ لَهُ رِزْقاً (11)

اللهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَ مِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَزَّلُ الْأَمْرُ بَيْتَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَ أَنَّ اللهُ قَدْ أَخَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْماً (١٢)

۱۰ خداوند برای آنها عذاب سخت آماده ساخت، پس ای صاحبان خرد
 که ایمان آورده اید از خدا بهرهیزید، به تحقیق خداوند برای (هدایت) شما
 ذکر (قرآن) نازل فرمود.

۱۱ ـ و رسولی به سوی شما فرستاد که آیات روشین الهی را برای شما تلاوت میکند، تا کسانی که ایمان آورده اند و عمل صالح انجام داده اند را از ظلمات و تاریکی ها به سوی نور بیرون کنند، و هر کس به خداوند ایمان بیاورد و عمل صالح انجام دهد وارد باغهای بهشتی می شود که از زیـر درختانش نهرها جاری است و در آن همیشگی خواهد بـود، بـه تـحقیق خداوند روزی نیکویی برای او آماده کرده است.

۱۲ ــ خداوند همان کسی است که هفت آسمان را آفرید و همانند آن زمین را، فرمان او مُدام میان آنها نازل میشود تا بدانید که خداوند بر هر چیزی تواناست، و همانا علم خداوند به هر چیزی احاطه دارد.

﴿ قَدُ أَنْزَلَ اللّٰهُ إِلَيْكُمْ ذِكْراً ۞ رَسُولاً ۞ فرمود: ذكر اسم رسول خدا ﷺ مىباشد ؛ كه فرمودند: ما اهل ذكر هستيم. \

﴿اللّٰهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَ مِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَزَّلُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ ﴾ دليل است بر اينكه زير هر آسماني زميني ميباشد.

﴿لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَ أَنَّ اللَّهَ قَدْ أَخَاطَبِكُلِّ شَيْءٍ عِلْماً \* تا بدانید که خداوند بر هر چیزی تواناست، و همانا علم خداوند به هـ ر چـیزی احاطه دارد. ۲

۱. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۲۶؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۴۴

۲. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۴۵

# تفسير سورة تحريم



۶۶ – سورهٔ تحریم در مدینه

نـازل شـده و دارای ۱۲ آیـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

يًا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرَّمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ تَبَتَغي مَرْضَاتَ أَزْواجِكَ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ (١)

قَدْ فَرَضَ اللّهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ أَيْمَانِكُمْ وَ اللّهُ مَوْلاَكُمْ وَ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ (٢) وَ إِذْ أَسَرَّ النَّبِيُّ إِلَىٰ بَعْضِ أَزْواجِهِ حَدِيثاً فَلَمَّا نَبَّأَتْ بِهِ وَ أَظْهَرَهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ وَ أَعْرَضَ عَنْ بَعْضٍ فَلَمَّا نَبَّأَهَا بِهِ قَالَتْ مَنْ أَنْبَأَكَ هٰذَا فَالَ نَبَأَنِيَ الْعَليمُ الْخَبِيرُ (٣)

إِنْ تَتُوبًا إِلَى اللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمًا وَ إِنْ تَظَاهَرًا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُـوَ مَـوْلاَهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلاَئِكَةُ بَعْدَ ذٰلِكَ طَهِيرٌ (۴)

عَسىٰ رَبُّهُ إِنْ طَلَقَكُنَّ أَنْ يُبْدِلَهُ أَزْوَاجاً خَيْراً مِنْكُنَّ مُسْلِمَاتٍ مُؤْمِنَاتٍ فَانِتَاتٍ تَائِيَاتٍ عَابِدَاتٍ سَائِخَاتٍ ثَيِّبَاتٍ وَ أَبْكَاراً (۵)

۱ – ای پیامبر چرا چیزهایی که خداوند بر تو حلال کرده برای خشنودی
 همسرانت بر خود حرام میکنی؟ و خداوند آمرزنده و مهربان است.

۲-به تحقیق خداوند راه گشایش سوگندهایتان را برای شما روشن نموده،
 و خداوند مولای شماست، و او دانا و حکیم است.

۳\_و هنگامی که پیامبر بعضی از اسرار خود را بـه بـعضی از زنــان خــود

فرمود، پس هنگامی که آن را فاش نمود، خداوند پیامبرش را از آن آگاه کرد، گوشه ای از آن را به او (همسرش) گفت و از گفتن قسمتی دیگر خودداری نمود، پس هنگامی که همسرش را از آن آگاه ساخت او گفت: چه کسی این را به تو خبر داده است؟ (پیامبر) فرمود: خداوند دانا و آگاه مرا به آن خبر داد.

۴\_ اگر (شما همسران پیامبر) توبه کنید (به نفع شماست، چون) دلهای شما از حق منحرف گشته، و اگر بر علیه او اقدام کنید همانا خداوند یاور اوست و همچنین جبرئیل و مومنان صالح، و فرشتگان بعد از آنها مددکار او هستند.

۵\_امید است که اگر پیامبر شما را طلاق داد، خداوند همسرانی بهتر از شما
 به او قسمت کند، همسرانی که مسلمان، مومن، متواضع، توبه کنناده، عابد،
 هجرت کننده، غیر باکره و باکره هستند.

### رازگفتن پیامبر ﷺ به حفصه

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَکَ تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِکَ وَ اللَّهُ غَفُورٌ رَجِيمٌ \* قَدْ فَرَضَ اللَّهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ أَيْمَانِكُمْ وَ اللَّهُ مَوْلاكُمْ وَ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ

ابن سیار گوید که امام الله در تفسیر آیه ﴿یَا أَیُّهَا النَّبِیُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ الله لَک ... ﴾ فرمودند: عایشه و حفصه روزی که رسول خدا عَیَا الله در خانه ماریه قبطیه بودند از آن مطلع شده و به آن جناب اعتراض کردند، حضرت سوگند خورد که و الله دیگر نزدیک او نمی شوم، خدای تعالی در ایس آیه به آن حضرت امر کرد که کفاره سوگندت را بده. ا

١. بحارالانوار، ج ٢٢، ص ٢٣٩

سبب نزول این آیات آن بود چون پیغمبر در خانه هر یک از زنان تشریف می برد ماریه قبطیه کنیز آن حضرت خدمتش را می نمود روزی پیامبر آبال منزل در خانه حفصه دختر عمر تشریف داشت، حفصه برای حاجتی از منزل بیرون رفته بود، پیغمبر به ماریه میل نمود، وقتی حفصه بازگشت و از آن آگاهی یافت خشمگین شد و رو به پیامبر کرد و گفت: ای رسول خدا آبال امروز نوبت من است و این خانه و فراش به من تعلق دارد. رسول خدا حیا کرد و فرمود: بس است بیش از این مرا آزرده نکن من دیگر به ماریه نزدیک نمی شوم و او را بر خود حرام کردم، سری بتو می گویم آن را بکسی اظهار نکن و اگر این سر را اظهار و افشا نمودی اعنت خداوند و فرشتگان و مردم بر تو باد.

عرض كرد: البته آن را اظهار نخواهم كرد، آن سر چيست؟

حضرت فرمود: بدان ابوبكر بعد از من بجور و ستم متصدى خلافت مى شود و بعد از او پدرت عمر به ظلم و جور خلافت را غصب مىكند.

حفصه سؤال كرد: اين راچه كسى به شما گفته است؟

فرمود: خداوند مرا آگاه فرموده است.

حفصه همان روز این را به عایشه دختر ابوبکر خبر داد و عایشه فوراً به پدرش ابوبکر گفت.

ابوبکر نزد عمر رفت و گفت: عایشه از قول حفصه چنین خبری بمن داده ولی من بقول عایشه اطمینان ندارم ای عمر برو از دخترت این خبر را سؤال کن.

عمر به نزد حفصه آمد گفت: این چه خبری است که به عایشه گفته ای. حفصه اول انکار کرد ولی پس از اصرار گفت: بلی پیغمبر این سنفن را

فرمود.

عمر به او گفت: اگر این خبری که به ما گفتی درست باشد ما بر آن پیشی میگیریم.

حفصه گفت: بله! رسول خدا آن را فرمود. پس چهار نفری جمع شدند تا رسول خدا عَنَيْ أَنْ را مسموم كنند، كه جبرئيل با اين سوره نازل شد: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ \_ تا \_ تَحِلَّةَ أَيْمَانِكُمْ ﴾ يعنى خداوند براى تو مباح نمود كه از سوگندت كفاره بدهى.

﴿ وَ اللّٰهُ مَوْلاً كُمْ وَ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ \* وَ إِذْ أَسَرَّ النَّبِيُّ إِلَىٰ بَعْضِ أَزْواجِهِ حَدِيثاً فَلَمَّا نَبَّأَتْ بِهِ ﴾ يعني چه كسى آن را به تو خير داد.

﴿ وَ أَظْهَرَهُ اللّٰهُ ﴾ يعنى خداوند براى پيامبرش اظهار نمود كه حفصه آن راز را آشكار و از آنچه كه ناراحت و غمگين بود را براى عايشه گفته است.

﴿عَرَّفَ بَعْضَهُ ﴾ یعنی پیامبر آن را به حفصه گفته و فرمود: چرا رازی را که برای تو گفتم آن را برای عایشه گفتی؟

﴿ وَ أَعْرَضَ عَنْ بَعْضٍ ﴾ فرمود: پیامبر قسمتی از آن راز افشاء شده را برای حفصه گفت و قسمت دیگرش را که از شنیدن آن ناراحت و غمگین می شد به او نگفت.

﴿ قَالَتْ مَنْ أَنْبَأَكَ هٰذَا قَالَ نَبَّأَنِيَ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ \* إِنْ تَتُوبًا إِلَى اللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قَلُو بُكُمًا وَ إِنْ تَظُاهَرًا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ مَوْلاهُ وَجِبْرِيلُ وَ صَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ يعنى أميرالمؤمنين النَّا اللهُ عَلَيْهِ فَإِنَّ اللهَ هُو مَوْلاهُ وَجِبْرِيلُ وَ صَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ يعنى

﴿ وَ الْمَلائِكَةُ بَعْدَ ذَٰلِكَ ظَهِيرٌ ﴾ يعنى فرشتگان نيز بعد از آن پشتيبان اميرالمؤمنين على التَّلِيدِ خواهند بود.

سپس خداوند او را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ﴿عَسَىٰ رَبُّهُ إِنْ طَلَّقَكُنَّ

أَنْ يُبْدِلَهُ أَزْواجاً خَيْراً مِنْكُنَّ مُسْلِماتٍ مُؤْمِنَاتٍ قَانِتَاتٍ تَائِبَاتٍ عَابِدَاتٍ سَائِحَاتٍ ثَيِّبَاتٍ وَ أَبْكَاراً﴾ اين آيه تعرض به عايشه است كه پيامبر با زن باكرهاى به غير از عايشه ازدواج نكرده بود. (

ابو بصير گويد از امام باقر النظيظ شنيدم كه در معناى آية ﴿إِنْ تَتُوبًا إِلَى اللّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُو بُكُمًا \_ تا \_ وَ صَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ فرمود: كه ﴿صالح المؤمنين ﴾ على بن ابى طالب النظيظ است. آ

یا آیتها الله بن آمنوا قوا آنفسکم و آهلپکم نارا وقودها الناس و الحجارة المعجارة علیها ملایکة غلاظ شداد لا یعضون الله ما أمرهم و یفعلون ما یؤمرون (٦) علیها ملایکة غلاظ شداد لا یعضون الله ما أمرهم و یفعلون ما یؤمرون (٦) عدای کسانی که ایمان آورده اید، حود و خانواده خویش را از آتشسی که هیزمش انسانها و سنگهاست نگاه دارید، که بسر آن دوزخ فسرشتگانی خشن و سختگیر مأموز هستند که از فرمان الهی سرپیچی نسمیکنند، و آنچه که به آن امر شده اند را انجام می دهند.

ابو بصير گويد از امام صادق النَّالِا دربارهٔ معناى آيهٔ ﴿قُوا أَنْفُسَكُمْ وَ أَهْلِيكُمْ نَاراً وَقُودُهَا النَّاسُ وَ الْحِجَارَةُ ﴾ سوال كردم كه من خودم را از آتش نگه مى دارم چگونه خانواده ام را از آن نگه دارم؟

فرمود: به آنچه خداوند بدان امر نموده امرشان کن و از آنچه خداوند نهی کرده نهی شان نما، اگر از تو اطاعت کردند تو آنها را از آتش جهنم نگه داشته ای و اگر نافرمانی کردند تو آنچه را که بر عهدهٔ تو بود را بجا آورده ای. "

بحارالانوار، ج ۲۲، ص ۲۳۹؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۵۱
 بحارالانوار، ج ۳۶، ص ۲۷؛ شواهد التنزیل، ج ۲، ص ۳۴۳؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۵۱
 بحارالانوار، ج ۹۷، ص ۷۴؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۵۵

يَا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحاً عَسىٰ رَبُّكُمْ أَنْ يُكَفَّرَ عَنْكُمْ سَيَّنَاتِكُمْ وَ يُدْخِلَكُمْ جَنَاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ يَوْمَ لاَ يُخْزِي اللَّهُ النَّبِيَ وَالَّذَبِنَ آمَنُوا مَعَهُ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدَبِهِمْ وَ بِأَيْمَانِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَتْسِمْ لَنَا نُورَنَا وَ اغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ (٨)

۸- ای کسانی که ایمان آوردهاید، به سوی خداوند توبه کنید، توبهای خالصانه، امید است که پروردگارتان گناهانتان را ببخشد، و شما را وارد باغهای بهشتی کند که از زیر درختانش نهرها جاری است. روزی که خداوند پیامبر و کسانی که به او ایمان آوردهاند را خوار و ذلیل نمی کند، و نورشان در روبروی آنها و از سعت راستشان در حرکت است و می گویند: پروردگارا نور ما را کامل کن و ما را بیامرز که تو بر هر چیزی قادر و توانا

. sima

ابو الحسن الله در معنای آیه ﴿ یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى الله تَوبَةً نَصُوحاً ﴾ فرمود: بنده توبه می کند و دیگر به سوی آن گناه برنمی گردد و همان دوست داشتنی ترین بندهٔ خدا در نزد پروردگار، شخص پرهیزگار توبه کننده است. ا

بحارالانوار، ج ع، ص ۲۰؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۵۷
 بحارالانوار، ج ۶۴، ص ۵۷

پیش رو و سمت راست آنها حرکت میکنند تا به منزلهایشان وارد شوند. ا

يًا أَيُّهَا النَّبِيُّ جُاهِدِ الْكُفُّارَ وَ الْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْعَلَيْهِمْ وَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَ بِنْسَ الْمَصِيرُ (٩)

۹\_ای پیامبر، با کفار و منافقین جهادکن و بر آنها سخت بگیر، که جایگاه
 آنها جهنم است و چه جایگاه بدی است.

امام صادق الله در معناى آية ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفُّارَ وَ الْمُنَافِقِينَ \* فرمود: آيه اينطور نازل شده است «فجاهد رسول الله عَيَّلِهِ الكفار و جاهد على الله عَلَيْ الكفار و جاهد على الله عَلَيْ المنافقين فجاهد على الله عَلَيْ جهاد رسول الله عَيَّلِهُ » يعنى رسول خدا عَلَيْ الكفار جهاد كرد و على الله عَلَيْ با منافقين جهاد كرد پس جهاد على الله همان جهاد رسول خدا عَلَيْ أَنْ مى باشد.

ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً لِلَّذَ بِنَ كَفَرُوا امْرَأَتَ نُوحٍ وَ امْرَأَتَ لُوطِكَانَتْا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبْادِنْا صَالِحَيْنِ فَخَانَتْاهُمْا فَلَمْ يُغْنِيْا عَنْهُمَا مِنَ اللَّهِ شَيْئًا وَ قَبِلَ ادْخُلاَ النَّارَ مَعَ الذَّاخِليِنَ (١٠)

۱۰ خداوند برای کسانی که کافر شده اند زن نوح و زن لوط را مثل می زند
 که آن دو تحت سرپرستی دو بندهٔ صالح ما بودند پس به آن دو (بندهٔ صالح)
 خیانت کردند، و این دو بنده نتواستند آن دو را از عناب الهی رهائی بخشناد
 و به آن دو گفته شد: با جهنمیان وارد آتش جهنم شوید.

﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً ﴾ سـپس خداوند دربارهٔ آن دو مثلي زده و فرمود:

۱. بحارالانوار، ج ۲۳، ص ۱۳۰۹؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۷۵ ۲. بحارالانوار، ج ۲۹، ص ۱۲۶؛ تفسیر برهاز. ج ۸ ص ۶۰: تفسیر صافی، ج ۷. ص ۲۳۸

﴿ضَرَبَ اللّٰهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ كَفَرُوا امْرَأَتَ نُوحٍ وَ امْرَأَتَ لُوطِ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبْادِنْا صَالِحَیْنِ فَخَانَتَاهُمَا ﴾ به خدا سوگند معنای ﴿فَخَانَتَاهُمَا ﴾ جز فاحشه نیست، و حد بر فلان زن اقامه می شود به خاطر اینکه در راهی (بصره) می آمد و فلانی (طلحه) او را دوست می داشت، هنگامی که خواست که به سوی فلان شهر (بصره) برود (طلحه) به آن زن گفت: فلانی جایز نمی داند که با غیر محرم بیرون بروی، پس خودش را به ازدواج فلانی (طلحه) در آورد. ا

وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً لِلَّذَبِنَ آمَنُوا امْرَأَتَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبَّ ابْنِ لِي عِنْدَكَ بَيْتأ فِي الْجَنَّةِ وَ نَجْنِي مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَ نَجْنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمبِنَ (١١) وَ مَرْيَمَ ابْنَتَ عِمْرَانَ الَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَحْنَا فِيهِ مِنْ رُوحِنَا وَ صَدَّقَتْ بِكَلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُنْيِهِ وَكَانَتْ مِنَ الْقَانِتِينَ (١٢)

۱۱ ـ و نیز خداوند برای کسانی که ایمان آوردهاند زن فرعون را مثل می زند هنگامی که گفت: پروردگارا برای من در نزد خودت (بهشت) خانهای بنا کن و مرا از شرّ فرعون و عملش نجات ده و مرا از گروه ستمکاران نجات بده.

۱۲ ـ و نیز مریم دختر عمران که دامانش را (از آلودگی به گناه) پاک نگه داشت پس ما از روح خویش بر او دصیدیم، و او کیلمات پروردگارش و کتاب او را تصدیق کرد، و از بندگان مطیع خداوند بود.

﴿ وَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا امْرَأَتَ فِرْعَوْنَ \_ تا \_ وَ مَرْيَمَ ابْنَتَ عِمْزانَ الَّتِي

کلمات داخل پرانتز از کتاب نورالثقلین ج ۵، ص ۳۷۵ است که از تفسیر قمی نقل کرده است ولی در نسخهٔ تفسیر قمی دارالکتاب نیامده است.

أَحْصَنَتْ فَرْجَهُا ﴾ فرمود: به سوى او نگاه نمىكند.

﴿فَنَفَخْنَا فِيهِ مِنْ رُوحِنَا ﴾ يعني روح مخلوق است.

﴿ وَكَانَتُ مِنَ الْقَانِتِينَ ﴾ يعنى از دعوت كنندگان به سوى خداوند بود. ١



نورالثقلین، ج ۵ ص ۳۷۵؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۶۲



## تفسير سورة ملك



۶۷ – سـورهٔ مـلک در مکـه

نازل شـده و دارای ۳۰ آیـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَ هُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ فَدَبِرٌ (١)

الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَ الْحَيَاةَ لِيَتِلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَ هُـوَ الْـعَزِبِرُ الْغَفُورُ (٢)

الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقاً مَا تَرَىٰ هِي خَلْقِ الرَّحْمَٰنِ مِنْ تَفَاوُتٍ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرِىٰ مِنْ فُطُورِ (٣)

۱ ـ پربرکت است خداوندی که حاکمیت ملک هستی به دست قادرت
 اوست، و او بر هر چیزی تواناست.

۲ خداوندی که مرگ و زندگی را آفرید تا شما را بیازماید که کدام یک
 عمل نیکوی انجام میدهد، و او عزیز و آمرزنده است.

۳ خداوندی که هفت آسمان را در طبقاتی منظم آفرید، در آفرینش خداوند رحمان هیچ عیب و نقصی نمیبینی، بار دیگر بنگر آیا هیچ نقص و خللی در آن میبینی؟

﴿ تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَ هُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْاةَ ﴾ فرمود: يعنى حيات و مرگ را مقدر كرد و معناى قدر حيات و سپس مرگ است.

﴿لِيَبْلُو كُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ يعنى شما را با امر و نهى امتحان مىكند تــا مشخص شود كه كدام از شماها عمل نيكوئي دارد.

﴿ وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ \* الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقاً ﴾ يعني بعضيها روى بعضي قرار گرفتند.

> ﴿ مَا تَرَىٰ فِي خَلْقِ الرَّحْمٰنِ مِنْ تَفَاوُتٍ ﴾ يعنى از فساد. ﴿ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِنْ فُطُورٍ ﴾ يعنى آيا هيچ عيبى مىبينى؟

ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَكَرَّتَيْنِ يَنْقَلِبْ إِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِناً وَ هُوَ حَسِبَرٌ (۴) وَلَقَدْ زَيِّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِعِ وَجَعَلْنَاهَا رُجُوماً لِلشَّيَاطِينِ وَأَعْتَدُنَا لَـهُمْ عَذَابَ السَّعِبِرِ (۵) ٤ ـ سيس بار ديگر بنگر كه چشمانت خسته و نـاتوان بـه سـوى تـو بـاز مىگردد.

۵ـو به تحقیق آسمان دنیا را با چراغهایی درخشان زینت داده ایم، و آنها را
 ثیرهایی برای شیاطین قرار داده ایم، و برای آنها عذاب آتش فروزان آماده
 کرده ایم.

﴿ ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ ﴾ فرمود: در ملكوت آسمانها و زمين نگاه كن. ﴿ يَنْقَلِبْ إِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِنًا ۚ وَ هُوَ حَسِيرٌ ﴾ يعنى كم مىشود و «هو حسير» يعنى منقطع مىشود.

﴿ وَ لَقَدْ زَيَّنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ ﴾ فرمود: مراد از «مصابيح» ستارگان الست. يعنى آسمان دنيا را با ستارگان زينت دادهايم.

إِذَا أَلْقُوا فِيهَا سَمِعُوا لَهَا شَهِيقاً وَ هِيَ تَفُورُ (٧)

تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ الْغَيْظِكُلَمَا الَّقِيَ فِيهَا فَوْجُ سَأَلَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذَيِرٌ (٨) ٧ـو هنگامىكە درآن (جهنم) انداختە مىشوند صداى دهشتناكى از آن مىشنوند در حالىكە مىجوشد.

۸ نزدیک است که جهنم از شدت خشم قطعه قطعه شود، هر گروهی که در آن انداخته می شوند نگهبانان جهنم از آنها سؤال می کنند: آیا اندار کننده ای برای شما نیامد؟

﴿ إِذَا ٱللَّهُوا فِيهَا سَمِعُوا لَهَا شَهِيقاً ﴾ يعنى صداى افتادن در آتش را مى شنوند. ﴿ وَ هِيَ تَفُورُ ﴾ يعنى مىجو شد و بالا مى آيد.

﴿ تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ الْغَيْظِ ﴾ يعني غيظ بر دشمنان خدا.

﴿ كُلَّمَا الَّقِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَالَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ ﴾ و آنها ملائكه عذاب هستند كه كافران را در آتش جهنم عذاب ميكنند. \

وَ قَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعبِرِ (١٠) فَاعْتَرَفُوا بِذَنْبِهِمْ فَسُحْقاً لِأَصْحَابِ السَّعبِر (١١)

۱۰ و میگویند: اگر ماگوش شنوا داشتیم یا اندیشه میکردیم (امروز) در میان دوزخیان نبودیم.

11 پس به گناهانشان اعتراف میکنند پس اهل آتش جهنم (از رحمت الهی) دور باد.

﴿ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ فرمود: به تحقيق مى شنيدند و انديشه هم مى كردند و لكن اطاعت نمى كردند و قبول نمى نمودند و دليل بر اينكه مى شنيدند و انديشه هم مى كردند ولى قبول نمى كردند آية

۱. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۷۱

## ﴿ فَاعْتَرَفُوا بِذَنْبِهِمْ فَسُحْقاً لِأَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ مى باشد. ا

هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا في مَنْاكِيِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ وَ إِلَيْهِ النُّشُورُ (١٥)

10\_اوست خدایی که زمین را برای شما نرم کرد، پس شما در شانههای آن راه بروید و از رزقش بخورید و بازگشت شما به سوی اوست.

﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولاً ﴾ «ذلول» به معناى فراش است. ﴿ فَامْشُوا فِي مَنْا كِبِهَا ﴾ يعنى در اطراف آن. ٢

فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْفَةً سِبِئَتْ وُجُوهُ اللَّذِينَ كَفَرُوا وَ قَـٰهِلَ هَـٰذَا الَّـٰذِي كُـنَتُمْ بِـهِ تَدَّعُونَ (٢٧)

۲۷ ـ پس هنگامی که (عذاب الهی را) از نزدیک میبینند صورت کافران زشت و سیاه میشود و به آنهاگفته میشود: این است همان عذابی که آن را در خواست میکردید.

﴿فَلَمّٰا رَأَوْهُ زُلْقَةً سِيئَتْ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ فرمود: هنگامی که روز قیامت شود و دشمنان نگاه میکنند که خداوند چه منزلت شریف و بزرگی به امیرالمومنین الله عنایت کرده است و در دست او پرچم حمد بوده و در کنار حوض دوستان را سیراب میکند و دشمنان را از آشامیدن آن منع مینماید صورت دشمنان امیرالمومنین الله سیاه میشود، پس به آنها گفته میشود: ﴿ هٰذَا الّذِی کُنْتُمْ بِهِ تَدَّعُونَ ﴾ یعنی این است آن شخصی که شماها آرزوی

ا. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۴۴؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۷۲
 ۲. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۷۴

منزلت و جایگاه و اسمش را که امیرالمومنین است را میکردید. ا

قُلْ أَ رَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَاؤُكُمْ غَوْراً فَمَنْ يَأْتَبِكُمْ بِمَاءٍ مَعِينٍ (٣٠) ٣٠ـ بگو: اگر آبهای شما در زمین فرو رود چه کسی می تواند دوباره آبی روان و گوارا برای شما پدید آورد؟

﴿ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَاؤُكُمْ غَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينٍ ﴾ فرمود: آيا هنگامى كه صبح كنيد و ببينيد كه امامتان غائب شده پس چه كسى امامى مانند آن را براى شمامى آورد. ٢

فضالة بن أيوب كويد از امام رضاء الله درباره معناى آية ﴿قُلْ أَ رَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَاوَّكُمْ غَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينٍ ﴿ سُوال كردم، امام الله فرمود: مراد از ﴿ماؤكم ﴾ ابوابكم يعنى ائمه الله الله هستند و ائمه ابواب خداوند بين او و آفريده هايش هستند ﴿ فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَعِينٍ ﴾ يعنى به علم امام الله . "

۱. تفسير صافي، ج ٧، ص ٢٥٢

۲. نورالثقلین، ج 🗖 ص ۳۸۶؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۵۳

بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۱۰۰ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۸۶؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۵۳ ؛
 تفسیر برهان، ج ۸، ص ۸۱



# تفسير سورة قلم



۶۸ – سورهٔ قلم در مکه نازل

شده و دارای ۵۲ آیه است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

ن وَ الْقَلَم وَ مَا يَسْطُرُونَ (١)

مَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ (٢)

وَ إِنَّ لَكَ لَأَجْراً غَيْرَ مَمْنُونٍ (٣)

ا ــن و سوگند به قلم و آنچه مینویسند.

۲ که تو به نعمت (لطف و رحمت) پروردگارت دیوانه نیستی.

۳\_و همانا برای تو پاداشی همیشگی است.

#### قلم چیست؟

﴿ نِ وَ الْقَلَمِ وَ مَا يَسْطُرُونَ \* مَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ ﴾

عبد الرحمن [ عبد الرحيم ] قصير گويد از امام صادق التي دربارهٔ معناى فرن وَ الْقَلَمِ الله سوال كردم، فرمود: خداوند قلم را از درختى در بهشت به نام خلد آفريد سپس به نهرى در بهشت فرمود مركب شو پس آن نهر منجمد شد كه از برف سفيدتر و از شهد شيرين تر بود سپس به قلم فرمود: بنويس.

قلم گفت: پروردگارا چه بنویسم.

خداوند فرمود: آنچه كه هست و آنچه كه تا روزقيامت خواهد بودرا بنويس.

پس آن را در پوستی نوشت که سفیدتر از نقره و صافتر از یاقوت بود سپس آن را پیچید و در رکن عرش گذاشت و سپس بر دهان قلم مهر زد و دیگر سخن نگفت و هرگز نیز سخن نخواهد گفت، و آن کتاب مکنون است که ملائکه از همانجا امورات عالم را استنساخ میکنند، آیا شما عرب نیستید چگونه معنی کلام را نمیدانید، یکی از شما به دیگری میگوید از آن کتاب استنساخ کن آیا او از کتابی که اصل نداشته باشد استنساخ میکند، پس اصلی هست که از روی آن استنساخ میشود و این است معنای قول خداوند که فرمود: ﴿إِنَّا کُنَّانَسْتَنْسِخُ مَاکُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ هر آنچه را انجام میدادید همه را نوشته ایم. ا

﴿ وَ مَا يَسْطُرُونَ ﴾ يعنى آنچه نوشته مىشود، كه اين آيه قسم و جوابش ﴿ مَا أَنْتَ بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ﴾ مىباشد.

﴿إِنَّ لَكَ لَأَجْراً غَيْرَ مَمْنُونٍ \* يعنى آن ثواب عظيمى راكه به تو عطا كرديم بر تو منت نمى گذاريم. ٢

ابی الجارود روایت میکند که امام باقر النَّا الله معنای آیـهٔ ﴿ وَ إِنَّکَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِیمٍ ﴾ فرمود: یعنی «علی دین عظیم» تو بر دین بزرگی هستی.

فَسَتُبْصِرُ وَ يُبْصِرُونَ (۵) بِأَيُكُمُ الْمَفْتُونُ (٦)

۵-پس به زودی تو می بینی و آنها نیز می بینند.

عـ كه كدام يك از شما مجنون است.

بحارالانوار، ج ۵۴، ص ۳۶۶؛ تقسیر برهان، ج ۸، ص ۸۶؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۸۸
 تقسیر برهان، ج ۸، ص ۸۷

﴿ فَسَتُبُصِرُ وَ يُبُصِرُونَ ﴿ بِأَيُّكُمُ الْمَفْتُونُ ﴾ يعنى ﴿ بِأَيكُم تـفتنون ﴾ هـمچنين دربارهٔ بني أميه نازل شده است. ﴿ بِأَيُّكُمُ ﴾ يعنى حبتر و زفر و على اللَِّ

امام صادق النبي فرمود: روزی فلانی (عمر) امیرالمؤمنین علی النه و المیرالمؤمنین علی النبی را ملاقات کرد و عرض نمود: ای علی آیا شما این آیه ﴿فَسَتَبُومِرُ وَیَبُصِرُ وَنَ بِأَیّکُمُ الْمَفْتُونُ ﴾ را دربارهٔ من و رفقیم تلاوت می کنی؟

حضرت اميرالمؤمنين على المنظيم فرمود: اى ابا فلان آيا به تو خبر ندهم آنچه را كه دربارهٔ بنى اميه نازل شده كه اين آيه ﴿وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِي الْقُرْآنِ \* الست.

گفت: ای علی دروغ میگوئی بنی امیه از تو بهتر هستند و صلهٔ رحم را بجا می آورند. ۲

> فَلاْ تُطِعِ الْمُكَذَّبِينَ (٨) مَنْ عَلَى الْمُكَذِّبِينَ (٨) مَنْ عَلَى الْمُكَذِّبِينَ (٨) وَ وَدُّوا لَوْ تُدْهِنُ وَلَا (٩) وَ لاْ تُطِعْ كُلِّ حَلاَّفٍ مَهِينٍ (١٠) هَمُّازِ مَشَّاءٍ بِنَمِيمِ (١١)

مَتَاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَدِ أَثْهِمِ (١٢)

عُتُلِّ بَعْدَ ذٰلِكَ زَنهِمِ (١٣)

٨ـ پس از تكذيب كنندگان پيروى مكن.

٩\_آنها دوست دارند که تو (با آنها) مدارا کنی تا آنها نیز با تو مدارا کنند.

۱۰ سوتو هرگز ازکسی که بسیار سوگند میخورد ویست است پیروی مکن.

اسراء، آیهٔ ۶۰؛ و درخت ملعونه در قرآن
 تفسیر برهان، ج ۸، ص ۹۰؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۹۲

۱۱ ـ کسی که اهل عیبجویی است و پیوسته سخن چینی میکند.

۱۲ ـ بسیار مانع خیر میگردد و متجاوز و گناهکار است.

۱۳ \_ گذشته از آنها کینه توز و بیاصل و نسب است.

﴿ فَلَا تُطِعِ الْمُكَذِّبِينَ ﴾ فرمود: از كسانى كه على الله الله را تكذيب مىكنند پيروى مكن.

﴿ وَدُّوا لَوْ تُدُهِنُ فَيُدُهِنُونَ ﴾ يعنى منافقين دوست دارند كه دربارهٔ على الله على الله

﴿ هَمُّازٍ مَشَّاءٍ بِنَمِيمٍ ﴾ فرمود: يعني بين رسول خدا عَلِيَّا الله و ميان اصحاب آن حضرت سخن چيني ميكردند المستخدم المستخدم

﴿ مَنَّاعِ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ﴾ فرمود: مراد از «خير» اميرالمؤ منين النَّا است و مراد از ﴿ مُعْتَدِ ﴾ يعنى برآن ظلم و ستم شده است.

﴿عُتُلِّ بَعْدَ ذَٰلِکَ زَنِيمٍ ﴾ فرمود: مراد از «عتل» یعنی کسی که کفرش بزرگ است و مراد از «زنیم» یعنی زنازاده.

شاعر گوید:

زنيم تداعاه الرجال تداعيا كما زيد في عرض الأديم الأكارع. يعنى: حرام زاده اين است كه مردان زيادى ادعاى فرزندى او را مىكنند و زيادى مدعيان به اندازة بيابان كراع است. ا

۱. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۶۰ ؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۹۱ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۹۳

إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ (١٥) سَنَسِمُهُ عَلَى الْخُرْطُوم (١٦)

 ۱۵ هنگامی که آیات ما بر او خوانده میشود میگوید: این سخنان افسانهٔ پیشینیان است.

۱۶ \_ به زودی بر بینی او داغ می نهیم.

﴿إِذَا تُتَّلِّي عَلَيْهِ آيَاتُنَّا ﴾ فرمود: كنايه از فلاني است.

﴿قَالَ أَسَاطِيرُ الْأُوَّلِينَ ﴾ يعنى تكذيب كنندگان اولين.

﴿سَنسِمُهُ عَملَى الْخُرُطُومِ ﴿ فرمود: در زمان رجعت هنگامى كه اميرالمومنين التَّلِ و دشمنان آن حضرت رجعت مىكنند همچنانكه بر بينى و لبهاى چهارپايان داغ مىزنند. ا

إِنَّا بَلَوْنَاهُمْ كَمَا بَلَوْنَا أَضْحَابَ الْجَنَّةِ إِذْ أَقْسَمُوا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ (١٧) وَ لا يَشتَثْنُونَ (١٨)

فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِنْ رَبِّكَ وَ هُمْ نَائِمُونَ (١٩)

فَأَصْبَحَتْ كَالصَّربِم (٢٠)

فَتَنَادَوْا مُصْبِحِينَ (٢١)

أَنِ اغْدُواعَلَىٰ حَرْثِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَارِمِينَ (٢٢)

فَانْطَلَقُوا وَ هُمْ يَتَخْافَتُونَ (٣٣)

أَنْ لَا يَدْخُلَنَّهَا الْيَوْمَ عَلَيْكُمْ مِسْكَمِنَّ (٢۴)

وَ غَدَوْا عَلَىٰ حَرْدٍ قَادِرِينَ (٢٥)

فَلَمُّا رَأَوْهُا قَالُوا إِنَّا لَضَالُّونَ (٢٦)

بحار الانوار، ج ۳۰، ص ۱۶۵؛ تفسير صافى، ج ۷، ص ۲۶۲؛ نور الثقلين، ج ۵، ص ۳۹۴

بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ (٣٧)

قَالَ أَوْسَطُهُمْ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ لَوْ لا تُسَبِّحُونَ (٢٨)

قَالُوا سُبْحَانَ رَبُّنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ (٢٩)

فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ يَتَلاْوَمُونَ (٣٠)

قَالُوا يَا وَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا طَاعَينَ (٣١)

عَسَىٰ رَبُّنَا أَنْ يُبْدِلَنَا خَيْراً مِنْهَا إِنَّا إِلَىٰ رَبُّنَا رَاغِبُونَ (٣٢)

كَذْلِكَ الْعَذْابُ وَ لَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ (٣٣)

۱۷ ما آنها را آزمودیم همچنان که صاحبان باغ را آزمودیم، هنگامی که سوگند خوردند که میوه های باغ را صبح زود بچینند (تا فقیران باخبر نگردند).

١٨ ـ و هيچ استثناء نكنند.

19 ـ پس هنگام شب که همگی در خواب بودند عذاب (آتش) باغ آنها را فراگرفت.

۲۰ ـ پس هنگام صبح آن باغ به خاکستری مبدل گشت.

۲۱ ـ صبحگاه همدیگر را صدا زدند.

۲۲ ـ به سوى باغ حركت كنيد اگر مى خواهيد ميوه ها را بچينيد.

۲۳ ـ پس به سوی باغ حرکت کردند و آرام با همدیگر حرف میزدند.

۲۴ ـ مواظب باشید که امروز حتی یک فقیر بر شما وارد نشود.

۲۵ ـ و بامدادان به قصد اینکه تهیدستان را محروم کنند به سوی باغ رفتند.

۲۶\_پس هنگامی که باغ را دیدند گفتند: (این نه باغ ما است) راه را گم کردهایم.

٢٧ ـ يا بلكه (باغ ماست و) ما (از آن) محروم شدهايم؟

۲۸ ـعاقلترین آنها گفت: آیا به شما نگفتم که چرا تسبیح خداونـد را نمیگوئید؟

۲۹ ـ گفتند: پاک و منزه است پروردگار ما، که ما از ستمکاران بودیم.

۳۰ پس رو به همدیگر کرده و به ملامت و سرزنش یکدیگر پرداختناد.

۳۱ گفتند: ای وای بر ما که از طغیانگران بودیم.

۳۲\_ امیدواریم که پروردگار ما به جای آن، بهتر از آن را به ما عطا کند، چرا که ما به پروردگارمان علاقهمند هستیم.

۳۳ ـاین چنین است عذاب (الهی در دنیا)، و عذاب آخرت از آن بزرگتر است، اگر میدانستند.

#### كناه از رزق محروم مىكند

﴿إِنَّا بَلَوْنَاهُمْ كَمَا بَلَوْنَا أَصْحَابَ الْجَنَّةِ إِذْ أَقْسَمُوا ﴾ يعنى سوگند خوردند. ﴿لَيَصْرِمُنَّهُا مُصْبِحِينَ ۞ وَ لا يَسْتَثْنُونَ ۞ فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِنْ رَبِّكَ وَ هُمْ نَائِمُونَ ﴾ و سبب آن اين بود كه روايت شده كه شخصى به ابن عباس گفت: جمعى از همين امت معتقدند اگر بنده خدا گذاه كند از رزق محروم مىشود.

ابن عباس گفت: سوگند به آن خدایی که غیر از او معبودی نیست، این مطلب در کتاب خدا از آفتاب نیم روز روشن تر است، و خدا آن را در ضمن قصه صاحبان باغ در سوره ﴿ن وَ الْقُلَمِ ﴾ آورده است؛ که پیر مردی باغی داشت، و هیچ میوهای از آن باغ به خانه اش برده نمی شد، مگر آنکه حق هر صاحب حقی را از آن می داد بعد از آنکه از دنیا رفت، فرزندانش آن باغ را به ارث بردند، و آنان پنج پسر بودند، در همان سالی که پدرشان از دنیا رفت آن باغ آن قدر حاصل آورد که در هیچ سالی آن طور نیاورده بود، جوانان بعد از

نماز عصر به طرف باغ رفتند، میوه و رزقی بسیار زیاد دیدند که تا آن روز و در حیات پدرشان چنان حاصلی در آن باغ ندیده بودند.

وقتی حاصل بسیار را دیدند طاغی و یاغی شده به یکدیگر گفتند: پدر ما پیر و خرفت شده و عقلش را از دست داده بود، بیایید با هم قرار بگذاریم امسال به احدی از فقرای مسلمین چیزی از این میوه ها ندهیم، تا اموالمان زیاد شود، آن گاه سال های بعد روش پدر را دنبال کنیم، چهار نفر از برادران قبول کردند، و پنجمی ایشان در خشم شد و او همان بود که بعد از سوخته شدن باغ گفت: ﴿ أَلُمْ أَقُلُ لَكُمْ لَـوْ لا تُسَبِّحُونَ ﴾ ؛ آیا به شما نگفتم چرا خدای را تسبیح نمی گویید؟.

شخص سوال کننده گفت: ای فرزند عباس! آیا نفر پنجمی از برادران وسطی آنها بود؟

رسسی سه بود.

ابن عباس گفت: نه اتفاقا از حیث سن و سال از همه کوچکتر بود، بلکه
منظور از کلمه «أوسط» این است که از همه بهتر و عاقل تر بود، به دلیل اینکه
قرآن کریم در باره امت محمد عَیَّاتُهُ که از همه امتها کوچکتر است به خاطر
همین که از همه امتها بهتر است فرموده: ﴿وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً \* و اینچنین شما را امت وسط قرار دادیم.

آن برادر به سایر برادران گفت: از خدا بترسید، و طریقه پدر را پیش بگیرید تا سالم باشید و سود ببرید، برادران بر او خشم کردند، و او را به شدت کتک زدند، وقتی آن برادر یقین کرد که برادران قصد کشتن او را دارند، تسلیم گفتارشان شد، و به اکراه و بدون رضایت درونی رأی آنان را تصویب کرد.

از آنجا به خانه های خود برگشته، هم سوگند شدند که هر وقت خواستند

۱. بقره، آیهٔ ۱۴۳

ميوه بچينند صبح خيلى زود بچينند، و در اين سوگند خود ان شاء الله هم نگفتند، خداى تعالى به خاطر اين جرمشان مبتلاشان نمود و بين آنان و آن رزق حائل شد، رزقى كه ايام چيدنش بسيار نزديك بود، مع ذلك حتى يك دانه هم عايدشان نشد، و اين داستان را در قرآن كريم آورده فرمود: ﴿إِنَّا بَلُونْاهُمْ كَمَا بَلُونْا أَصْحابَ الْجَنَّةِ إِذْ أَقْسَمُوا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ وَلايسَتَثْنُونَ فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِنْ رَبِّكَ وَ هُمْ نَائِمُونَ فَأَصْبَحَتْ كَالصَّرِيمِ \* يعنى مثل باغى كه درختانش قرفته باشد.

سائل پرسید:ای ابن عباس ﴿صریم﴾ چیست؟

گفت: «صریم» به معنای شب بسیار تاریک است، آن گاه گفت شبی که هیچ نور و روشنائی در آن نباشد.

برادران وقتی صبح برخاستند: ﴿فَتَنَادُوْ امُصْبِحِینَ ﴿ أَنِ اغْدُوا عَلَیٰ حَرْثِکُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَارِمِینَ ﴾ یکدیگر را صدا زدند که زودتر به باغتان بروید، اگر می خواهید بچینید تا کسی با خبر نشده بچینید.

فرمود: ﴿فَانْطَلَقُوا وَ هُمْ يَتَخَافَتُونَ ﴾ برادران به طرف باغ روانه شدند، ﴿وهم يتخافتون ﴾ و آرام با همديگر حرف مي زدند.

سائل پرسید: ای ابن عباس ﴿تخافت﴾ به چه معنا است؟

گفت: آهسته و آرام با یکدیگر سخن میگفتند که کسی صدایشان را نشنود، و سخن آهسته شان این بود که ﴿لاٰیدُخُلنَّهَا الْیُومَ عَلَیْکُمُ مِسْکِینُ \* وَغَدَو اعلیٰ حَرْدٍ قَادِرِینَ ﴿ احدی از فقرا نباید داخل باغتان شود، همه فکرشان در پیاده کردن این نقشه بود که چگونه میوهها را بچینند که هیچ یک از فقرا خبردار نشود، «قادرین» و خاطر جمع بودند که میوه را خواهند چید، و هیچ احتمال نمیدادند که میوه و باغی در کار نباشد، و عذاب خدا و خشم او ایشان

را گرفته باشد.

﴿ فَلَمَّا رَأُوهُا ﴾ وقتى ديدند كه چه بلايي بر آنان نازل شده.

﴿ قَالُوا إِنَّا لَضَالُّونَ ۞ بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ ﴾ آرى خداى تعالى از آن رزق محرومشان كرد، و اين به خاطر گناهى بود كه مرتكب شدند و خدا به ايشان ظلم نكرد.

پس برادر كوچك به آنها گفت: ﴿ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ لَوْ لا تُسَبِّحُونَ ۞ قَالُواسُبْخانَ رَبِّنَا إِنَّاكُنَّا ظَالِمِينَ ۞ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ يَتَلاْوَمُونَ ۞ ابن عباس گفت: يعنى خود را ملامت مىكردند كه اين چه تصميمى بود كه ما گرفتيم. ﴿ قَالُوا يَا وَيْلَنَا إِنَّاكُنَّا طَاغِينَ ۞ عَسىٰ رَبَّنَا أَنْ يُبْدِلَنَا خَيْراً مِنْهَا إِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا رَاغِبُونَ ۞ و خداوند فرمود: ﴿ كَذَٰلِكَ الْعَذَٰابُ وَ لَعَذَٰابُ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ۞ ا

﴿ إِنَّا بَلَوْنَاهُمْ كَمَا بَلَوْنَا أَصْحَابَ الْجَنَّةِ ﴾ همانا اهل مكه بـه گـرسنگی مـبتلا شدند همچنانكه اهل آن باغ مبتلاشده بودند آن باغی كه در ناحیهٔ یمن بود، در نُه میلی صنعاء قرار داشت كه به آن رضوان میگفتند.

﴿ فَطَافَ عَلَيْهُا طَائِفٌ مِنْ رَبِّكَ وَ هُمْ نَائِمُونَ ﴾ پس در حالى كه صاحبان باغ در خواب بودند، عذاب بلايى فراگير از سوى پروردگارت آن باغ را فرا گرفت.

\* إِنَّا لَضَالُّونَ \* فرمود: يعنى ما راه را اشتباه آمدهايم.

﴿ لَوْ لا تُسَبِّحُونَ ﴾ چرا استغفار نمىكنيد. `

سَلْهُمْ أَيُّهُمْ بِذَٰلِكَ زَعبِمُ (٤٠)

۴۰ \_ از آنها بپرس کدام یک از آنها چنین چیزی را ضمانت میکند؟

۱. بحارالانوار، ج ۹۳، ص ۱۰۱ ؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۶۵ ؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۹۲ ۲. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۹۴

### ﴿سَلْهُمْ أَيُّهُمْ بِذَٰلِكَ زَعِيمُ ﴿ «زعيم» به معناى كفيل است.

يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ وَ يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلاَ يَسْتَطْبِعُونَ (۴۲) لِحَاشِعَةً أَبْضَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّـةٌ وَ قَـدْ كَـانُوا يُـدْعَوْنَ إِلَـى السُّـجُودِ وَ هُـمْ سَالِمُونَ (۴۳)

فَذَرْني وَ مَنْ يُكَذُّبُ بِهِذَا الْحَديثِ سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُونَ (۴۴) ۲۲ ـ روزى كه ساق پايشان نمايان گردد و به سجود فراخوانده شوند اتما نمى توانند.

۴۳ ـ چشمانشان به زیر افتاده، ذلّت و خواری آنها را فرا گرفته، و آنها پیش از این در حالی که سالم بودند به سجود دعوت میشدند.

۴۴ ـ پس مرا با کسانی که این سخنان را تکذیب میکنند واگذار، که ما آنها را از آنجا که نمی دانند به سوی عذاب سخت میبریم.

﴿ يَوْمَ يُكُشَفُ عَنْ سُاقٍ وَ يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ ﴾ فرمود: روزى كه كشف مى شود از آنچه كه از حق مى شود از آنچه كه از حق آل محمد عَلَيْنَ الله عصب كرده اند و دعوت به سجود مى شوند.

فرمود: برای امیرالمؤمنین کشف می شود و گردنهای آنان مانند شاخهای گاو می شود و ﴿فَلاٰ یَسْتَطِیعُونَ ﴾ دیگر نمی توانند سجده نمایند و این عقوبتی است برای آنان، چون اینان در دنیا اطاعت امر خدا را دربارهٔ علی الله نکردند.

﴿ وَ قَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَ هُمْ سَالِمُونَ ﴾ فرمود: آنها در دنيا دعوت به ولايت على النَّلِ مي شدند در حالى كه توانائي پذيرش ولايت را داشتند. ١

۱. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۶۸ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۳۹۶ ؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۹۴

﴿ سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ ﴾ يعنى هنگامى كه بندهاى گناهى را مرتكب مى شود خداوند نعمتش را بر او زياد مى كند تا بيشتر در دنيا غرق باشد و خداوند را فراموش نمايد اين در صورتى است كه خداوند براى بندهاش شرّى را بخواهد. اگر خداوند براى بندهاش خيرى را بخواهد با گناه كردن او بر او سخت مى گيرد و او را در سختى و گرفتارى مى اندازد تا به خود آمده و از گناهش تو به نمايد.

فَـاصْبِرْ لِـحُكْمِ رَبِّكَ وَ لاَ تَكُــنْ كَــضاحِبِ الْـحُوتِ إِذْ نَــادىٰ وَ هُــوَ مَكْظُومٌ (۴۸)

لَوْ لَا أَنْ تَذَارَكُهُ نِعْمَةٌ مِنْ رَبِّهِ لَنَّبِذَ بِالْعَرَاءِ وَ هُوَ مَذْمُومٌ (٤٩)

۴۸ ـ پس به حکم پروردگارت صبر نما و مانند صاحب ماهی (یونس) مباش که خداوند را با غم و اندوه خواند.

۴۹ که اگر رحمت پروردگارش شامل حال او نمی شد از شکم ماهی بیرون انداخته می شد در حالی که از سرزنش شدگان می بود.

خداوند به پیامبرش ﷺ فرمود: ﴿فَاصْبِرُ لِحُكُم رَبِّكَ وَ لاَ تَكُنْ كَـصَاحِبِ
الْحُوتِ ﴾ یعنی یونس الیا ﴿ هنگامی که بر امتش نفرین کرد و نفرین او مورد قبول واقع نشد پس او خشمگین بر خدا از میان امتش بیرون رفت.

ابی الجارود روایت میکند که امام باقر اللی در معنای آیه ذیل فرمود: ﴿ إِذْنَادَىٰ وَ هُوَ مَكْظُومٌ ﴾ که «مکظوم» به معنای مغموم یعنی اندوهناک است. ا ﴿ لَوْلا أَنْ تَدَارَكَهُ نِعْمَةٌ مِنْ رَبِّهِ ﴾ فرمود: که مراد از نعمت رحمت خداوند

است.

۱. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۶۹؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۹۶

﴿لَنُّهِذَ بِالْعَزَاءِ ﴾ فرمود: ﴿عراء ﴾ جايي است كه سقف نداشته باشد. ا

وَ إِنْ يَكَادُ الَّذَبِنَ كَفَرُوا لَيَرْ لِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ لَمَّا سَمِعُوا الذَّكْرَ وَ يَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونٌ (۵۱) وَ مَا هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْغَالَمِينَ (۵۲)

۵۱ و نزدیک است کسانی که کافران شدهاند هنگامی که ذکر (قرآن) را میشنوند با چشم زخم خود تو را از بین ببرند، و میگویند: او دیوانه است. ۵۲ در حالی که آن جز ذکری برای عالمیان نیست.

﴿ وَ إِنْ يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُرْلِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ لَمُّا سَمِعُوا الذِّكْرَ ﴾ فرمود: هنگامی كه رسول خدا تَنَالِيُّ به مردم از فضائل امیر المؤمنین اللَّهِ خبر داد، آنها گفتند: او دیوانه شده است پس خداوند سبحان فرمود: ﴿ وَ مَا هُوَ ﴾ یعنی أمیرالمؤمنین اللَّهِ ﴿ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِینَ ﴾ مگر تذکری برای جهانیان. آ

١. بحارالانوار، ج ١٤، ص ٣٨٠

۲. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۷۰ ؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۹۶



# تفسير سورة الحاقه



۶۹ – سورهٔ الحـاقه در مکــه

نازل شده و دارای ۵۲ آیـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

الْحَاقَّةُ (١)

مًا الْحَاقَّةُ (٢)

وَ مَا أَدْرُاكَ مَا الْحَاقَّةُ (٣)

كَذَّبَتْ ثَمُودُ وَ غَادٌ بِالْقَارِعَةِ (۴)

فَأَمَّا ثَمُودُ فَأُهْلِكُوا بِالطَّاعِيَةِ (۵)

وَ أَمَّا عَادٌ فَأَهْلِكُوا بِربِحِ صَرْصَرٍ عَاتِيَةٍ (٦)

ا ــروز قيامت مسلماً واقع خواهد شد.

۲\_چه واقع شادنی

٣ ـ و تو چه مى دانى كه آن روز چه روزى است؟

۴ ـ. قوم ثمود و عاد عذاب آن روز را تكذيب كردند.

۵ یس اما قوم ثمود با عذابی سرکش هلاک شدند.

عرو اما قوم عاد به وسیلهٔ باد سرد و سرکش به هلاکت رسیدند.

﴿ الْحَاقَةُ \* مَا الْحَاقَةُ \* وَ مَا أَدْرَاكَ مَا الْحَاقَةُ \* فرمود: هشدارى به نازل شدن عذاب است و دليل بر آن آية ﴿ وَ خَاقَ بِآلِ فِـرْعَوْنَ سُـوءُ الْعَذَابِ \* ا

١. غافر، آية ٢٥ ؛ و عذاب سخت بر أل فرعون وارد شد.

مىباشد.

﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ وَ عَادٌ بِالْقَارِعَةِ ﴾ فرمود: به وسيلهٔ عذاب آنها را در هم كوبيد. ﴿ فَأَمُّا ثَمُودُ فَأَهْلِكُوا بِالطَّاغِيَةِ ۞ وَأَمَّا عَادٌ فَأَهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرٍ ﴾ يعنى باد ر د

﴿عَاتِيَةٍ ﴾ فرمود: يعنى باد بيشتر از آنچه كه به آن امر شده بود از خزينهٔ خود بيرون آمد. ا

سَخَّرَهٰا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَ ثَمَالِيَةَ أَيَّامٍ حُسُوماً فَتَرَى الْقَوْمَ فَبِهَا صَرْعَىٰ كَأَنَّهُمْ أَعْجُازُ نَخْلِ لِحَاوِيَةٍ (٧)

۷ خداوند این باد را بر آنها (قوم عاد) هفت شب و هشت روز پی در پی
 مسلط کرد، آن قوم را می دیدی همچون تنه هایی خشک و پوسیده درختان
 نخل بر روی افتاده و هلاک شده بودند.

﴿ سَخَّرَهٔا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَ ثَمَانِيَةَ أَيُّامٍ حُسُوماً ﴾ فرمود: ماه به سبب زحل هفت شب و هشت روز حبس شده بود تا اينكه همگي هلاک شدند. ٢

وَ جُاءَ فِرْعَوْنُ وَ مَنْ قَبْلَةُ وَ الْمُؤْتَفِكَاتُ بِالْخَاطِئَةِ (٩)

۹ و قرعون و کسانی که قبل از او بودند و نیز مردم شهرهای زیر و رو شده (قوم لوط) گناهان بزرگی را مرتکب شدند.

﴿ وَ جُاءَ فِ رَعَوْنُ وَ مَ لَ قَبْلَهُ وَ الْمُؤْتَفِكُاتُ بِالْخَاطِئَةِ ﴾ كه مراد از ﴿ المؤتفكات ﴾ يعنى بصره و مراد از ﴿ الخاطئة ﴾ فلان زن است. ٣

۱. نورالثقلين، ج ۵، ص ۲۰۱

۲. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۷۶

۳. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۰۰

### فَعَصَوْا رَسُولَ رَبِّهِمْ فَأَخَذَهُمْ أَخْذَةً رابِيَّةً (١٠)

 ۱۰ پس فرستادهٔ پروردگارشان را نافرمانی کردند، پس خداوند نیز آنها به عذابی سخت گرفتار ساخت.

ابی الجارود روایت میکند که امام باقرط الله در معنای آیه ﴿ فَأَخَذَهُم ۚ أَخُذَةً رابِیَةً ﴾ فرمود: مراد از «الرابیة» یعنی اینکه آن کارهای زشتی که انجام دادند خداوند به عذاب سختی گرفتارشان نمود. ا

إِنَّا لَمَّا طَغَى الْمَاءُ حَمَلْنَاكُمْ فِي الْجَارِيَةِ (١١) ١١ ـ منكامى كه آب طغيان كرد ما شما را بر كشتى حمل نموديم. ﴿إِنَّا لَمَّا طَغَى الْمَاءُ حَمَلْنَاكُمْ فِي الْجَارِيَةِ ﴾ يعنى اميرالمؤ منين النَّيَا إِنَّ الصحاب آن حضرت. `

وَ حُمِلَتِ الْأَرْضُ وَ الْجِبْالُ فَدُكَتَا دَكَةً وَاحِدَةً (۱۴)

۱۴ ـ و زمین و کوه ها از جا برداشته شوند و یک باره از هم متلاشی گردند.

﴿ وَ حُمِلَتِ الْأَرْضُ وَ الْجِبْالُ ﴾ فرمود: آن روز اتفاق افتاده و زمین و کوه ها بر روی هم می ریزند.

وَ انْشَقَّتِ السَّمَاءُ فَهِيَ يَوْمَثِلِهِ وَاهِيَةٌ (١٦) وَ الْمَلَکُ عَلَىٰ أَرْجَاثِهَا وَ يَخْمِلُ عَرْشَ رَبِّکَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِلٍ ثَمَانِيَةٌ (١٧) ١٤\_و آسمان از هم مىشكافد و در آن روز سست شده و فرو ريزد.

ا. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۰۰
 ۲۰ نورالثقلین، ج ۵، ص ۲۰۲

۱۷ ـ و فرشتگان بر اطراف آسمان میباشند و عرش پروردگارت را در آن روز هشت ملک بر بالای سرشان بر میدارند.

﴿فَهِيَ يَوْمَئِذٍ وَاهِيَةٌ ﴾ كه «واهية» يعنى باطل. ا

﴿ وَ الْمَلَکُ عَلَىٰ أَرْجَائِهَا وَ يَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّکَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذٍ ثَمَانِيَةً ﴾ فرمود: حاملان عرش هشت نفر هستند چهار نفر از اولين و چهار نفر هم از آخرين كه چهار نفر از اولين نوح و إبراهيم و موسى و عيسى است و چهار نفر از آخرين محمد و على و حسن و حسين المَهَالِيُّ مىباشند. ٢

معنی ﴿یحملون العرش﴾ یعنی علم را حمل میكنند كه «عرش» به معنای علم است.

فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمْهِنِهِ فَيَقُولُ هَاؤُمُ اقْرَوُاكِتَابِيَهُ (١٩) إِنِّي ظَنَنْتُ آتَى مُلاقٍ حِسَابِيَهُ (٢٠) فَهُوَ فِي عَبِشَةٍ رَاضِيَةٍ (٢١)

19\_پس اما کسی که نامهٔ اعمالش را به دست راستش دهند می گوید: (ای اهل محشر) بیائید نامهٔ اعمال مرا بخوانید.

۲۰ ـ من یقین داشتم که همچون روزی نامهٔ اعمال را خواهم دید.

۲۱\_پس او در زندگانی رضایت مند خواهد بود.

﴿فَأَمُّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ ﴾

امام صادق الله فرمود: هر امّتى را كه در زمان امام زمان خود از دنيا رفته باشد با آن امام محاسبه مىكنند و ائمته المتها دوستان و دشمنانشان را از

ا. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۰۳

۲. تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۰۴

سيما و قيافه مى شناسند و اين است معناى قول خدا: ﴿ وَ عَلَى الْأَعْرُافِ رِجْالٌ يَعْرِفُونَ ﴾ و اينان ائمه المَهَا مى باشند ﴿ يَعْرِفُونَ كُلاَّ بِسِيما هُمْ ﴾ آكه سيماى مردم را مى شناسند، نامة دوستدارانشان را به دست راستشان مى دهند بدون حساب به بهشت مى روند و نامة دشمنانشان را به دست چپ آنها مى دهند كه بى حساب به سوى آتش مى روند، دوستان ائمة هرگاه به نامة اعمال خويش نظر كنند به برادرانشان مى گويند: ﴿ هٰاؤُمُ اقْرَوُ اكِتَابِيَهُ \* إِنِّي ظَنَنْتُ أَنِّي مُلاَقٍ حِسَابِيهُ \* فَهُو فِي عِيشَةٍ رُاضِيَةٍ ﴾ كه ﴿ راضية ﴾ به معناى ﴿ مرضيّة ﴾ است كه فاعل در مكان مفعول قرار گرفته است. آ



قُطُوفُهٰا ذَانِيَةٌ (٢٣)

۲۳ \_ که میوههای آن همیشه در دسترس است.

﴿قُطُوفُهُا ذَانِيَةً ﴾ فرمود: ميوه هايش آويزان است بطوري كه نشسته و ايستاده از ميوه هاي آن مي توانند بخورند. أ

> وَ أَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِثَابَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَا لَيْتَنَى لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهُ (٢٥) وَ لَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيَهُ (٢٦) يَا لَيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيَةَ (٢٧) مَا أَغْنَىٰ عَنِّى مَالِيَهُ (٢٨)

۲۵ و اما آن کس که نامهٔ عملش را به دست چپ او دهند (با شرمندگی)

اعراف، آیهٔ ۴۶؛ و در اعراف مردائی هستند که میشناسند....

۲. اعراف، آیهٔ ۴۶ ؛ که از چهرهشان می شناسند.

٣. بحارالانوار، ج ٨، ص ٣٣٩؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٤٠٧؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ١٠٧

۲. تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۰۸

می گوید: ای کاش نامهٔ اعمالم را به من نمی دادند.

۲۶ ـ و من نمى دانستم كه حساب اعمالم چيست؟

۲۷ - ای کاش می مُردم (و چنین روزی را نمی دیدم).

۲۸ \_ اموالم مرا بى نياز نكرد.

﴿ وَ أَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِشِمَالِهِ ﴾ فرمود: دربارهٔ معاویه نازل شده است. ﴿ فَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهُ ۞ وَ لَمْ أَدْرِ مُا حِسُابِيَهُ ۞ يَا لَـيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيَةَ ﴾ كه «قاضيه» يعنى مرك.

﴿ مَا أَغْنَىٰ عَنِّي مَالِيَهُ ﴾ يعنى مالى كه جمع كرده است.

هَلَکَ عَنِّي سُلْطَانِيَهُ (٢٩) خُذُوهُ فَغُلُّوهُ (٣٠) ثُمَّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ (٣١)

ثُمَّ في سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعاً فَاسْلُكُوهُ (٣٢)

إِنَّهُ كَاٰنَ لا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ الْعَظيمِ (٣٣)

وَ لَا يَحُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكَبِنِ (٣٤)

فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ (٣٥)

وَ لَا طَعَامٌ إِلاَّ مِنْ غِسْلَمِنٍ (٣٦)

۲۹ ـ قدرت و حشمتم همه از دست رفت.

۳۰\_(و گفته شود:) او را بگیرید و در غل و زنجیر کشید.

۳۱ ـ سپس او را در دوزخ بیافکنید.

۳۲ سپس او را در زنجیری که هفتاد ذراع است ببندید.

٣٣ ـ چرا كه او به خداوند بزرگ ايمان نياورد.

۳۴ و مردم را به اطعام مستمندان تشویق نمی کرد.

۳۵\_پس امروز برای او در اینجا هیچ یاوری نیست.

۳۶ و نیز هیچ غذایی جز چرک و خون ندارد.

﴿ هَلَكَ عَنِّي سُلْطَانِيَهُ ﴾ يعنى حجت من از دست رفت پس گفته مىشود: ﴿ خُذُوهُ فَغُلُّوهُ \* ثُمَّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ ﴾ يعنى در جهنم ساكن شويد.

﴿ ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعاً فَاسْلُكُوهُ ﴾ فرمود: معنى «سلسلة السبعين ذراع» در باطن همان هفتاد ستمكار مى باشند. ا

﴿ إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ الْعَظِيمِ \* وَ لَا يَحُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴾ حقوق آل محمد تَلَيُّنِيُّ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ \* محمد تَلَيُّنِيُّ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ \* يعنى امروز ديگر خويشى و قرابتى نيست.

﴿ وَ لا طَعَامٌ إِلاَّ مِنْ غِسْلِينٍ ﴾ فرمود: كه عرق كافران است. ٢

وَ لَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِبِلِ (۴۴) لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيُمبِنِ (۴۵) ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِبِنَ (۴۲) فَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَنْهُ خَاجِزِبِنَ (۴۷) فَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَنْهُ خَاجِزِبِنَ (۴۷) ۴۵\_و اگر او (پیامبر) بر ما سخنان دروغی میبست، ۴۵\_او را با قدرت كامل میگرفتیم، ۴۵\_سپس رگ قلبش را قطع میكردیم، ۴۵\_پس هیچ كدام شما نمی توانست مانع (آن مجازات) از او شود. ۴۷\_پس هیچ كدام شما نمی توانست مانع (آن مجازات) از او شود.

۱. نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۰۸ ؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۰۸

۲. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۸۳ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۱۰ ؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۱۰

﴿ وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴾ يعنى اكر رسول خدا عَيَّالِيُّ بر ما دروغ مىبست.

﴿ لَأَخَذُنُا مِنْهُ بِالْيَمِينِ ﴾ فرمود: با تمام قدرت از او انتقام مى گرفتيم. ﴿ ثُمَّ لَقَطَعْنُا مِنْهُ الْوَتِينَ ﴾ فرمود: ركى در پشت كه بچه از آن بوجود مى آيد. ﴿ فَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِزِينَ ﴾ يعنى احدى نمى تواند صانع مجازات خداوند شود و نيز نمى تواند آن را از رسول خدا عَيَّرُ الله فع نمايد.

> وَ إِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى الْكَافِرِينَ (٥٠) وَ إِنَّهُ لَحَقُّ الْيُقِينِ (٥١) فَسَبُّحْ بِاسْمِ رَبُّكَ الْعَظَيْمِ (٥٢) ٥٠ـو آن باعث حسرت كافران است. ٥١ـواين يقين محض است.

۵۲\_پس به نام پروردگار بزرگت تسبیح گوی.

﴿ وَ إِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴿ وَ إِنَّهُ لَحَقُّ الْيَقِينِ ﴾ يعنى اميرالمؤمنين اللَّهُ الْفَصَبُّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ﴾ پس به نام پروردگار بزرگت تسبيحگوي. ا

عبد الكريم بن عبد الرحيم كويد: من مى شناسم كه چه در كتاب اصحاب يمين است و كتاب اصحاب شمال، و اما در اول كتاب اصحاب يمين 

﴿ بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ ﴾ است. ٢

ا. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۸۳ ؛ نورالثقلین، ج ۵ ص ۴۱۰ ؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۱۰
 ۲. بحارالانوار، ج ۲۶، ص ۱۱۸ ؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۰۶

# تفسير سورة معارج



۷۰ – سورهٔ معارج در مکـه

نازل شده و دارای ٤٤ آيـه

است.



#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

سَأَلَ سَائِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعِ (١)

لِلْكَافِرِينَ لَيْسَ لَهُ ذَافِعٌ (٢)

مِنَ اللَّهِ ذِي الْمَعْارِجِ (٣)

تَعْرُجُ الْمَلَائِكَةُ وَ الرُّوحُ إِلَيْهِ فَي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ (۴)

فَاصْبِرْ صَبْراً جَميلاً (۵)

۱ ـ سؤال کنندهای از واقع شدن عذابی پرسید (که وقوعش حتمی است)؟

۲\_این عذاب برای کافران است، و کسی قادر به دفع آن نیست.

٣\_(آن عذاب) از سوى خداوند ذى المعارج است.

۴ فرشتگان و روح در روزی که مقدارش پنجاه هزار سال است به سویش
 عروج میکنند.

۵\_پس صبرکن صبری نیکو .

﴿سَأَلَ سَائِلٌ بِعَذَابٍ وَاقعِ﴾

راوی گوید از امام باقر الله از معنای این آیه سوال شد، فرمود: آتشی است که از جانب مغرب بیرون می آید و آن را ملکی از پشت سر خویش می کشد تا اینکه به خانه های بنی سعد بن همام که در مسجد هستند می رسد، خانه های

بنی امیه و کسانی را که عرصه را بر آل محمد تَایَّنَیْهٔ تنگ نمودند را با اهلش میسوزاند، و آن حضرت مهدی الی است. ا

و در حدیث دیگری آمده است هنگامی که دو لشگر در جنگ بدر مقابل هم صف کشیدند ابوجهل دست هایش را بلند کرده و گفت: خداوندا! او رحم ما را قطع کرد و چیزی آورد که نمی شناسیم پس او را به عذاب گرفتار کن، پس خداوند آیهٔ ﴿سَأَلَ سَائِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعِ ﴾ را نازل فرمود. ۲

عبد الرحمن بن کثیر از ابوالحسن الله روایت می کند که در معنای آیه شال سائل بعذاب واقع و فرمود: مردی از اوصیا از شأن و منزلت شب قدر سؤال کرد اینکه چه چیز در آن شب الهام می شود، فرمود: از پیامبر آله از از عذاب واقع شده سؤال شد و سپس کافر شد که آن عذاب اتفاق نمی افتد، پس منگامی که اتفاق افتاد و سپس له دافع و من الله ذِی الْمَعارج و این عذاب برای کافران است، و کسی قادر به دفع آن نیستند. (آن عذاب) از سوی خداوند دی المعارج است.

﴿ تَعْرُجُ الْمَلائِكَةُ وَ الرُّوحُ ﴾ يعنى در صبح شب قدر ملائكه و روح از نزد پيامبر ﷺ و وصى آن حضرت به سوى خداوند بر مى گردند. "

﴿ فَاصْبِرْ صَبْراً جَمِيلاً ﴾ يعنى در تكذيب كسى مى گويد آن اتفاق نمى افتد صبر جميل داشته باش. \*

﴿ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ \* فرمود: در روز قيامت پنجاه

١. بحارالانوار، ج ٥٢، ص ١٨٨

بحارالانوار، ج ۱۹، ص ۳۰۹؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۸۹؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۱۳؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۱۲؛

٣. بحارالانوآر، ج ٩۴، ص ١٣ ؛ نورالثقلين، ج ٥. ص ۴١٣ ؛ تفسير برهان. ج ٨. ص ١١٣

۴. تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۱۳

#### موقف است كه هر موقف هزار سال طول ميكشد. ا

يَوْمَ تَكُونُ السَّمَاءُ كَالْمُهْل (٨)

٨\_روزي كه آسمان جون فلز گداخته مرشود.

﴿ يَوْمَ تَكُونُ السَّمَاءُ كَالْمُهْلِ ﴾ فرمود: «مهل» به معناى قلع و مس آب شده است، آن روز آسمان نیز اینطور ذوب میشود.

وَ لَا يَسْئُلُ حَمِيمٌ حَمِيمًا (١٠)

يُبَصُّرُونَهُمْ يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِئِذٍ بِبَنِيهِ (١١)

وَ صَاحِبَتِهِ وَ أُخبِهِ (١٢) وَ فَصهِلَتِهِ النَّي تُؤْويِهِ (١٣)

١٠ ـ و هيچ دوستي از دوست خودش (حالي) نميرساد.

11 \_ آنها را نشانشان میدهند، مجرم دوست دارد که اگر امکسان داشت فرزندان خودش را در برابر عذاب او عذاب می کردند (و او از عذاب رهائي مي يافت).

۱۲ ـ و همسرش را و برادرش را،

١٣ ـ و قبيله اش راكه هميشه از او حمايت مىكردند.

﴿ وَ لا يَسْئَلُ حَمِيمٌ حَمِيماً ﴾ يعني نفع نمي رساند. `

ابي الجارود روايت ميكند كه امام باقر النُّه لا حمله آيه ﴿ يُسَبِّصُّرُونَهُم ٩ فرمود: يعنى با اينكه دوستان ايشان را معرفى مىكنند كه اين فلان رفيق تو

۱. تفسیر برهان،ج ۸ ص ۱۱۸

۲. تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۱۹

است با این حال احوال یکدیگر را نمی پرسند. ا

﴿ يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ يَقْتَدِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِئِذٍ بِبَنِيهِ \* وَ صَاحِبَتِهِ وَ أَخِيهِ \* وَفَصِيلَتِهِ الَّتِي تُؤُوِيهِ \* و آن مادرى است كه از آن به دنيا آمده است. '

كَلاُّ إِنَّهَالَظَىٰ (١٥)

نَزُّاعَةً لِلشُّويُ (١٦)

تَدْعُوا مَنْ أَدْبَرَ وَ تَوَلَّى (١٧)

وَ جَمَعَ فَأَوْعِيٰ (١٨)

إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعاً (١٩)

إذًا مَسَّهُ الشُّرُ جَزُوعاً (٢٠)

وَ إِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوعاً (٢١)

إِلاَّ الْمُصَلِّينَ (٢٢) ﴿ كُنِّينَ تَكْبِيرَ مِنْ إِسْرِي

الَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاَّتِهِمْ ذَائِمُونَ (٢٣)

10 \_ هرگز (چنین اتفاقی نخواهد افتاد و کسی بجای دیگری عذاب

نمی شود)، همانا شعله های آتش دوزخ شعله ور است،

۱۶ ـ دست و یا و سر و صورت و پوست را می سوزد.

۱۷ ـ و کسانی که به خداوند پشت کرده را میخواند،

۱۸ ـ و (نيز) كسانى كه مال جمع كردهاند،

۱۹ ـ همانا انسان حريص و بي صبر آفريده شده است.

۲۰ منگامی که شری به او میرسد بی تابی میکند.

۱. بحارالانوار، ج ۷، ص ۱۰۷

۲. تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۱۹

۲۱ ـ و هنگامی که خیری به او می رسد احسان نمی کند.

۲۲ ـ مگر نماز خوانان.

۲۳ \_ کسانی که بر نمازشان مداومت میکنند.

﴿كَلاُّ إِنَّهَا لَظَيٰ﴾ فرمود: آتش جعنم به سوى آنها شعله مىكشد.

﴿نَرُّاعَةً لِلشَّوىٰ ﴾ فرمود: چشم گناهكاران و كافران او را مىكند و رويشان را سياه مىكند.

﴿ تَدْعُوا مَنْ أَدْبَرَ وَ تَوَلِّي ﴾ يعنى او را به سوى آتش مىكشد.

﴿ وَ جَمَعَ فَأُوْعِيٰ ﴾ يعنى مالى را جمع كرده و دفن نمود و آن را در راه خداوند انفاق نكرد.

﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعاً ﴾ يعني انسان حريص آفريده شده است.

﴿ إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوعاً ﴾ فرمود: مراد از «شر» فقر و تنكدستي است.

﴿ وَ إِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوعاً ﴾ فرمود: مراد از «خير» بى نيازى و وسعت است. الله الجارود روايت مى كند كه امام باقر النا الله المود: سپس نماز گزاران را با

ابی الجارود روایت می دند که الله به برتی مرسود البی الجارود روایت می دند که همان جمله ﴿ إِلاَّ الْمُصَلِّينَ ﴾ استثناء کرد و آنان را به بهترین اعمالشان که همان مداومت در نماز است ستود و فرمود: ﴿ الَّذِینَ هُمْ عَلَیٰ صَلاَتِهِمْ دَائِمُونَ ﴾ می فرماید: وقتی نمازی مستحبی را بر خود واجب می کنند، بر آن مداومت داد ند. ۲

لِلشَّائِلِ وَ الْمَحْرُومِ (٢٥) ٢۵ ـ براى سؤال كننده و محروم .

۱. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۹۲؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۱۹

۲. تفسير صافي، ج ٧، ص ٢٩٢ ؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٢١٥ ؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ١٢٠

﴿لِلسُّائِلِ وَ الْمَحْرُومِ ﴾ فرمود: سائل کسی است که درخواست میکند و محروم کسی است که از کار کردن منع شده است.

> فَمَا لِ الَّذِبِنَ كَفَرُوا قِبَلَكَ مُهْطِعبِنَ (٣٦) عَنِ الْيَمبِنِ وَعَنِ الشَّمَالِ عِزِبِنَ (٣٧) أَ يَطْمَعُ كُلُّ امْرِئٍ مِنْهُمْ أَنْ يُدْخَلَ جَنَّةَ نَعبِمِ (٣٨) كَلاَّ إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِمَّا يَعْلَمُونَ (٣٩)

فَلاَ أُقْسِمُ بِرَبِّ الْمَشْارِقِ وَ الْمَغْارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ (٤٠)

عَلَىٰ أَنْ نُبَدِّلَ خَيْراً مِنْهُمْ وَ مَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِبِنَ (۴۱)

۳۶ ـاین کافران را چه شده است که با عجله به سوی تو می آیند؟!

۳۷-از راست و چپ، گروه گروه،

۳۸-آیا هر یک از آنها طمع دارد که به بهشت پر نعمت وارد شوند؟!

٣٩ - هرگز (چنين نمي شود) ما آنها را از آنچه که مي دانند آفريدهايم.

۴۰ ـ سوگند به پروردگار مشرقها و مغربها که ما قادریم.

۴۱ مینکه بجای آنها افراد بهتری قرار میدهیم و ما هرگز مغلوب نمیشویم.

﴿مُهْطِعِينَ ﴾ يعني ذليل و فرمانبردار هستند.

﴿عَنِ الْيَمِينِ وَ عَنِ الشِّمَالِ عِزِينَ ﴾ يعنى در اطراف تو نشسته كانند.

﴿كَلاُّ إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِمَّا يَعْلَمُونَ ﴾ فرمود: از نطفه سبس از علقه.

﴿ فَلا أُقْسِمُ ﴾ يعنى أقسم، سوكند مىخورم.

﴿ بِرَبِّ الْمَشَارِقِ وَ الْمَغَارِبِ ﴾ يعنى مشرقهاى زمستانى، و مشرقهاى تابستانى، مغربهاى زمستانى و مغربهاى تابستانى. اين آيه قسم است و

### جوابش ﴿ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴿ عَلَىٰ أَنْ نُبَدِّلَ خَيْراً مِنْهُمْ ﴾ مىباشد. ا

يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ سِزَاعاً كَأَنَّهُمْ إِلَىٰ نُصُبٍ يُوفِضُونَ (۴۳) خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةً ذٰلِكَ الْيَوْمُ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ (۴۴) ۴۳\_ روزى كه به سرعت از قبرها بيرون آورده مىشوند، كه گويى به سوى بنها مىشتابند.

۴۴\_ در حالی که چشمهایشان از هول و وحشت قیامت به زیر افتاده و ذلت و خواری آنها را پوشانده است. آن همان روزی است که به آنها وعده داده می شدند.

﴿ يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ سِرَاعاً ﴾ يعنى از قبر.

﴿ كَأَنَّهُمْ إِلَىٰ نُصُبٍ يُوفِضُونَ ﴾ يعنى به طرف دعوت كنندگان مىروند و صدا مىزنند.

﴿تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ ﴾ يعني دچار ذلت ميشوند.

﴿ ذَٰلِكَ الْيَوْمُ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ ﴾ آن همان روزى است كه به آنها وعده داده مىشدند. ٢

آ. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۲۹۵؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۲۴؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۲۰
 ۲. نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۲۰؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۲۵



# تفسير سورة نوح



Be-100/19508/

۷۱ – سورهٔ نوح در مکه نازل

شده و دارای ۲۸ آیه است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَىٰ قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (١) ١ـ همانا مانوح رابه سوى قومش فرستاديم (وبه او گفتيم:) قومت را قبل از اينكه عذاب دردناك به سراغشان بيايد بترسان.

﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَىٰ قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ \* داستان نوح را قبلا نوشته ايم.

وَ إِنِّي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ في آذَانِهِمْ وَ اسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ وَ أَصَرُّوا وَ اسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبُاراً (٧)

۷\_و من هر وقت که آنها را دعوت کردم و اینکه تو آنها را بیامرزی، انگشتانشان را بر خود میپیچیدند و لباسشان را بر خود میپیچیدند و لجاجت و مخالفت می کردند و تا می توانستند تکیر می ورزیدند.

﴿ وَ إِنِّي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ وَاسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ \* يعنى به وسيلة آن خودشان را مي پوشاندند و پنهان مي كردند.

﴿ وَ أَصَرُّوا وَاسْتَكُبْرُوا اسْتِكْبُاراً ﴾ يعنى تصميم گرفته بودند كه چيزى را نشنوند. ثُمَّ إِنِّي أَعْلَنْتُ لَهُمْ وَ أَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْزاراً (٩)

۹ سپس (آنها را به سوی تو) آشکارا خواندم و در پنهانی نیز خواندم (ولی
 هیچ اثری نکرد).

﴿ ثُمَّ إِنِّي أَعْلَنْتُ لَهُمْ وَ أَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْرَاراً ﴾ يعنى در پنهان و آشكار آنها را دعوت كردم. ١

مَا لَكُمْ لاَ تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَاراً (١٣) وَ قَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَاراً (١۴)

۱۳ ـ شما را چه شده که برای خداوند عظمت و وقاری قائل نیستید؟ ۱۴ ـ و به تحقیق شما را به انواع گوناگون بیافرید.

ابی الجارود گوید که امام باقر الله خود معنای آیهٔ ﴿لاٰ تَرْجُونَ لِلّٰهِ وَقُـاراً \* فرمود: برای خداوِند عظمتی که از آن بترسید قائل نیستید. ۲

﴿ وَ قَدْ خَلَقَكُمْ أَطُوا راً ﴾ يعني با كوناكوني خواستهها و ارادهها و رفتارها.

وَ اللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتاً (١٧)

۱۷ ـ و خداوند شما را مانندگیاه از زمین رویانید.

﴿ وَ اللّٰهُ لَّبُسَّكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتاً ﴾ يعنى على الأرض نباتا ـخداوند شما را بر روى زمين همچون گياه رويانيد ـ، كه «مِن» به معناى «عَلىٰ» است.

فْالَ نُوحٌ رَبُّ إِنَّهُمْ عَصَوْني وَ اتَّبَعُوا مَنْ لَمْ يَزِدْهُ مْالَّهُ وَ وَلَدُهُ إِلاَّ

۱. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۰۲؛ تفسیر برهان، ج ۱، ص ۱۲۷

۲. بحارالانوار، ج ۵۷٪ ص ۳۲۶ و ج ۶۷٪ ص ۴۴۹؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۲۸

خَسْاراً (٢١)

وَ مَكَرُوا مَكْرِأَكُبَّاراً (٢٢)

وَ قَالُوا لاَ تَذَرُنَّ آلِهَتَكُمْ وَ لاَ تَذَرُنَّ وَدًّا وَ لاَ شَوَاعاً وَ لاَ يَغُوثَ وَ يَعُوقَ وَ نَشْهاً (٢٣)

وَ قَدْ أَضَلُّوا كَثِيراً وَ لا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إلاَّ ضَلالاً (٢٤)

۲۱ ـ نوح گفت: پروردگارا اینها مرا نافرمانی کردند و از چیزی پیروی کردند که بر مال و فرزند آنها چیزی جز زبان و خسران نیافزود.

۲۲ ـ و مکر و حیله بزرگی به کار بردند.

۲۳ ـ و گفتند: دست از خدایان خودتان برندارید، خصوصاً دست از بت های «وَدّ» و «نشر» برندارید.

۲۴ ـ و به تحقیق بسیاری را گمراه کردند، و (خداوندا) بر ستمکاران جزء گمراهیشان میفزای.

﴿رَبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِي وَ اتَّبَعُوا مَنْ لَمْ يَزِدْهُ مَالُهُ وَ وَلَدُهُ إِلاَّ خَسَاراً ﴾ يعنى از اغنيا بيروى مىكردند.

﴿ وَ مَكَرُوا مَكْراً كُبُّاراً ﴾ به معناي كبيراً يعني بزرگ است. ا

﴿ وَ قَالُوا لِأَتَذَرُنَّ آلِهِ مَتَكُمْ وَ لَا تَذَرُنَّ وَدَّا وَلَاسُواعاً وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَسَسْراً ﴾ فرمود: قبل از حضرت نوح المنظيظ گروهی مومن بودند که مردند، مردم از مردن آنها محزون و غمگین شدند، ابلیس نزد آنها آمده و صورتهای آنها را برای مردم درست کرد تا با آن صورتها انس بگیرند، و مردم نیز با آن صورتها انس و الفت گرفتند تا اینکه زمستان شد آن صورتها (مجسمه ها) را داخل خانه هایشان کردند، بعد از یک قرن ابلیس به نزد مردم آمده و گفت: اینها خانه هایشان کردند، بعد از یک قرن ابلیس به نزد مردم آمده و گفت: اینها

١. تفسير صافي، ج ٧، ص ٣٠٣؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ١٢٨

خدایانی هستند که پدران شما آنها را میپرستیدند، پس آنها نیز این صورتها را پرستیدند و مردمان زیادی به خاطر آن صورتها گمراه شدند تا اینکه نوح الید بر آنها نفرین کرد و خداوند هلاکشان نمود. ا

ابى الجارود روايت مىكند كه امام باقر الله در معناى آية ﴿ سَبْعَ سَمَاوُاتِ طِباقاً ﴾ فرمود: بعضى از آنها فوق بعض ديگر است.

﴿ وَلاَ تَذَرُنَّ وَدًّا وَلاٰشُواعاً وَ لاَ يَغُوثَ وَ يَعُوقَ وَ نَسْراً ﴾ فرمود: ﴿ وَد ﴾ بتى براى كلب و ﴿ سُواع ﴾ براى هذيل و ﴿ يَغُوث ﴾ براى مراد و ﴿ يَعُوق ﴾ براى همدان و ﴿ نَسْر ﴾ براى حصين بود. ٢

﴿ وَ لا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلا ضَلالاً ﴾ يعنى بر ستمكاران عذاب و عقاب را زياد كن.

إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَ لا يَلِدُوا إِلاَّ فَاجِراُكَفَّاراً (٢٧) ٢٧\_اگر تو آنها را به حال خودشان باقی گذاری، بندگانت راگمراه میکنند. و فرزندی جز فاجر و کافر از آنها به وجود نمی آید.

﴿ إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبْادَكَ وَ لا يَلِدُوا إِلاَّ فَاجِراً كَفَّاراً ﴾ پس خداوند آنها را هلاک نمود. "

صالح بن میثم گوید به امام باقر الله عرض کردم: نوح الله از کجا متوجه شد که از آن قوم بچه های فاجر و کافر بدنیا می آیند؟

امام النَّا فِي فَرَمُود: آيا قول خداوند را نشنيده اي كه به نوح النَّهُ فَرمُود: ﴿ أَنَّهُ

بحارالانوار، ج ۳، ص ۲۴۸ و ج ۱۱، ص ۳۱۵؛ قصص الانبیاء جزائری، ص ۷۴؛ ت.فسیر صافی، ج ۷، ص ۳۰۵؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۲۹

۲. بحار الانوار، ج ۳، ص ۲۴۸

٣. تفسير صافي، ج ٧، ص ٣٠٥؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ١٢٣

لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قَوْمِكَ إِلاَّ مَنْ قَدْ آمَنَ ﴾ أجز آنها كه ايمان آوردهاند ديگر هيچ كسى از قوم تو ايمان نمى آورد. ٢

رَبِّ اغْفِرْ لَي وَ لِوْالِدَيَّ وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِيَ مُؤْمِناً وَ لِلْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ وَ لأ تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ تَبَاراً (٢٨)

۲۸ ـ پروردگارا من و پدر و مادرم و کسی که با ایمان به خانهام وارد می شود و همهٔ مردان و زنان با ایمان را بیامرز و برای ستمکاران جز هلاکت میفزا.

محمد بن على حلبى كويد كه امام صادق الله دربارة معناى آية ﴿رَبِّ اغْفِرُ لِي وَ لِوَالِدَيَّ وَ لِمَنْ دَخَلَ بَيْتِيَ مُوْمِناً ﴾ فرمود: ولايت كه هر كس بر آن وارد شد در خانه هاى پيامبران داخل شده است.

ابى الجارود گويد كه امام باقر الله در معناى آية ﴿ وَ لا تَزِدِ الظَّ الِمِينَ إِلاُّ تَبَاراً ﴾ فرمود: بر ستمكاران خسران و زيان را زياد كن. "

۱. هود، آیهٔ ۳۶

بحارالأنوار، ج ۱۱، ص ۳۱۵؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۲۸؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۳۳؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۳۳؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۰۶

۳. بحارالانوار، ج ۱۱، ص ۳۱۶؛ نورالثقلین، ج ۵ ص ۴۲۹؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۳۳؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۳۳؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۰۶



# تفسير سورة جن



۷۲ – سورهٔ جن در مکه نازل

شده و دارای ۲۸ آیه است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْ آناً عَجَباً (١) يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَ آمَنَا بِهِ وَ لَنْ نُشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَداً (٢) وَ أَنَّهُ تَعْالَىٰ جَدُّ رَبِّنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَ لا وَلَداً (٣)

وَ انه تعالَىٰ جَدَّ رَبَنا مَا اتْحَدْ صَاحِبَه وَ لا وَلَدَا (٣) وَ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفيهُنا عَلَى اللَّهِ شَطَطاً (۴)

۱ ـ بگو: به من وحی شده است که گروهی از جنیان به سخنانم گوش
 دادهاند و پس گفتهاند: ما قرآن عجیبی شنیدیم.

۲ که به سوی رشد هدایت میکرد، پس به آن ایمان آوردیم و هرگز به یروردگارمان احدی را شریک قرار نمیدهیم.

۳\_و همانا بسیار بلند مرتبه است شأن و عظمت پروردگار ما، و او برای
 خودش همسر و فرزندی نگرفته است.

۴\_و البته سفيه ما به خداوند سخنان ناروا نسبت مي داد.

ای محمد به قریش بگو: ﴿أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآناً عَجَباً يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ ﴾ كه داستان آن را در سورهٔ احقاف نوشته ایم. ﴿وَ أَنَّهُ تَعَالَىٰ جَدُّ رَبِّنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَ لا وَلَداً ﴾ فرمود: آن چیزی بود که جن گفته بود و خداوند از آنها راضی نمی شود و ﴿جد ﴾ به معنای بخت است. ﴿ وَ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنا عَلَى اللَّهِ شَطَطاً ﴾ كه «شطط» به معناي ظلم و ستم است. ا

امام صادق الله لله حداد معناى آية ﴿وَ أَنَّهُ تَعْالَىٰ جَدُّ رَبِّنَا ﴾ فرمود: چيز دروغى را جن گفته و خداوند همان گفتهٔ آنها را نقل فرموده است. ٢

وَ أَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقاً (٦) ٤\_و همانا مردانی از بشر به مردانی ازگروه جنّ پناه میبردند. و آنها سبب گمراهی طغبانگری آنها میافزودند.

زراره گوید از امام باقر الله از معنای آیه ﴿ أَنَّهُ كُانَ رِجُالٌ مِنَ الْإِنْسِ
يَعُوذُونَ بِرِجُالٍ مِنَ الْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقاً ﴾ سبوال كردم، فرمود: رسم دوره
جاهلیت این بود كه مردی راه می افتاد تا به نزد كاهن برود، و معتقد بود
شیطان به كاهن وحی می كند، و از كاهن می خواست تا به شیطان بگوید فلان
شخص به تو پناه برده است. "

﴿ وَ أَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسِ ... ﴾ فرمود: جنیان به نزد گروهی از مردم می آمدند و آنها را از اخباری که در آسمان شنیده بودند قبل از تولد رسول خدا عَیْرُاللهٔ به مردم می گفتند، و آن مردم نیز به آنچه جنیان گفته بودند کهانت می کردند.

﴿فَزْ ادُوهُمْ رَهَقاً ﴾ كه «رهق» به معناي خسران است. أ

تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۰۹؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۳۶

بحارالانوار، ج ۶۰ ص ۹۸ ؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۱۰ ؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۳۶ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۳۵

٣. بحارالانوار، ج ع، ص ٩٨ ؛ نورالثقلين، ج ٥. ص ۴٣٤

۴. تفسير صافي، ج ٧، ص ٣١٠؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ١٣٧

وَ أَنَّا مِنَّا الصَّالِحُونَ وَ مِنَّا دُونَ ذَٰلِكَ كُنَّا طَرَائِقَ قِدَداً (١١) وَ أَنَّا ظَنَنَّا أَنْ لَنْ نُعْجِزَ اللَّهَ فِي الْأَرْضِ وَ لَنْ نُعْجِزَهُ هَرَباً (١٢) وَ أَنَّا لَـمَّا سَـمِعْنَا الْـهُدَىٰ آصَنَّا بِـهِ فَـمَنْ يُـؤْمِنْ بِـرَبِّهِ فَـلاْ يَـخَافُ بَـحْساْ وَلاَرَهَقاً (١٣)

وَ أَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَ مِنَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولِئِكَ تَحَرَّوْا رَشَداً (١٤) وَ أَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَباً (١٥)

وَ أَنْ لَوِ اسْتَقَامُوا عَلَى الطَّربِقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُمْ مَاءً غَدَقاً (١٦)

لِتَفْتِنَهُمْ فِهِهِ وَ مَنْ يُعْرِضْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِ يَسْلَكُهُ عَذَاباً صَعَداً (١٧) وَ أَنَّ الْمَسْاجِدَ لِللهِ فَلاٰ تَدْعُوا مَعَ اللهِ أَحَداً (١٨)

وَ أَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَداً (١٩)

قُلْ إِنَّمَا أَدْعُوا رَبِّي وَ لاَ أُشْرِكُ بِهِ أَحَدا (٢٠)

قُلْ إِنِّي لِأَامْلِكُ لَكُمْ صَوًّا وَ لا رَشَدا (٢١)

قُلْ إِنِّي لَنْ يُجِهِرَني مِنَ اللَّهِ أَحَدٌ وَ لَنْ أَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحَداً (٢٢)

إِلاَّ بَلاَّعَاً مِنَ اللَّهِ وَ رِسَالاَتِهِ وَ مَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ فَـاإِنَّ لَـهُ نُـارَ جَـهَنَّمَ لِحَالِدِينَ فِبِهَا أَبَداً (٢٣)

حَتَٰى ٰإِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِراً وَ أَقَلُّ عَدَداً (٢٣) قُلْ إِنْ أَدْرِي أَ قَرِيبٌ مَا تُوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَداً (٢٥) عَالِمُ الْغَيْبِ فَلاَ يُطْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ أَحَداً (٢٦)

إِلاَّ مَنِ ارْتَضَىٰ مِنْ رَسُولٍ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ رَصَدا (٢٧) لِيَعْلَمَ أَنْ قَدْ أَبْلَغُوا رِسْالاَتِ رَبِّهِمْ وَ أَخَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَ أَخْصَىٰ كُلَّ شَيْءٍ عَدَداً (٢٨)

11\_و همانا در میان ما افرادی صالح و افرادی غیر صالح هستند. و صا

گروههای گوناگونی هستیم.

۱۲ \_ و همانا ما یقین داریم که در روی زمین هرگز نمی توانیم بر قادرت خداوند غالب شویم و از زیر قدرت او فرار کنیم.

۱۳ ـ و همانا ما چون سخنان هدایتگر (آیات قرآن) را شنیدیم به آن ایمان آوردیم، پس هر کس به پروردگارش ایمان بیاورد پس از همیچ نقصان و ستمی نمی ترسد.

۱۴ ـ و اینکه گروهی از ما مسلمان و گروهی ستمکارند، پس کسی که اسلام بیاورد راه راست را انتخاب کرده است.

10 \_و اما ستمكاران هيزم آتش جهنّم هستند.

1۶ ـ و اگر آنها بر راه (اسلام و ایمان) استقامت بـورزند بـا آب (نــعمت) فراوان سیرابشان میکنیم.

۱۷ ـ تا به وسیلهٔ آن استحانشان کنیم. و هر کس از یاد پروردگارش اعراض کند. او را به عذابی بسیار سخت مبتلا میسازد.

۱۸ ـ و همانا مساجد مخصوص خداست، پس هیچ کسی را با خداوند.
نخوانید.

19 ـ و اینکه هنگامی که بندهٔ خدا (محمد عَلَیْتُواللهٔ) برای عبادت قیام می کرد و او را میخواند گروهی (طایفهٔ جنیان برای شنیدن آیات قرآن) در اطراف او به شدّت ازدحام می کردند.

۲۰ ـ بگو: همانا من فقط خدای خودم را میخوانم و هرگز احدی را با او شریک نمیکنم.

۲۱ ـ و بگو: من مالک زیان و هدایت شما نیستم.

٢٢ - بكو: (اگر من نيز بر خلاف فرمان الهي رفتار كنم) هرگز كسي نمي تواند

مرا (در برابر غضب الهی) پناه دهد، و هرگز پناهگاهی به غیر از او نمی بابم.
۲۳ ـ تنها وظیفهٔ من ابلاغ کردن و رساندن پیام اوست، و هر کس خداوند و رسولش را نافرمانی کند همانا برای او آتش جهنم است که همیشگی و ابدی در آن می ماند.

۲۴\_(آنها را رهاکن) تا آنچه را که به آنها وعده داده شده را ببینند، و به زودی می دانند که چه کسی یاورش ضعیف تر و تعدادش کمتر است.

۲۵ ـ بگو: من نمی دانم آنچه که به شما وعده داده شده (عذاب الهی) نزدیک است یا پروردگارم مدتی برای آن قرار می دهد.

۲۶ \_ او دانای غیب است و کسی را بر غیب خود آگاه نمی کناد.

۲۷ – مگر کسی را که به رسالت برگزیده است و نگهبانانی از پیش رو و پشت سر برای آنها قرار می دهد.

۲۸ ـ تا بداند فرستادگانش پیامهای پروردگارشان را ابلاغ کردهاند، و او به
 آنچه که نزد اوست احاطه دارد، و شمار و تعداد همه چیز را میداند.

﴿ فَمَنْ يُوْمِنْ بِرَبِّهِ فَلاَ يَخَافُ بَخْساً وَ لاَ رَهَقاً ﴾ فرمود: ﴿بخس﴾ به معنای نقصان و ﴿رهق﴾ به معنای عذاب است. ا

﴿ كُنَّا طَرَائِقَ قِدَداً ﴾ يعني بر مذاهب كوناكون. ٢

امام صادق النظال از پدر بزرگوارش روایت میکند که در معنای آیه ﴿فَمَنْ أَسُلَمَ فَأُولَئِکَ تَحَرَّوا رَشَداً ﴾ فرمود: آنهائی که به ولایت ما اقرار نمودند پس آنها به راه رشد و صواب رو نهادند."

۱. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۱۳؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۳۷؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۳۷؛
 ۲. بحارالانوار، ج ۶۰، ص ۹۸؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۱۲؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۳۸؛
 نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۳۷
 ۳. تفسیر فرات کوفی، ص ۵۱۱

﴿ وَ أَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُو الْجِهَنَّمَ حَطَباً ﴾ كه مراد معاويه و يارانش است. ﴿ وَ أَنْ لَوِ اسْتَقَامُوا عَلَى الطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُمْ مَاءً غَدَقاً ﴾ كه مراد از ﴿الطريقة ﴿ ولايت على النَّيْ است.

﴿لِنَهُتِنَهُمْ فِيهِ ﴾ تا با شهادت حسين الله آنها را امتحان و آزمايش كنيم. ﴿فَلا تَدْعُوا مَعَ اللهِ أَحَداً ﴾ يعنى با آل محمد احدى را نخوانيد؛ و غير از آل محمد را ولى خود نگيريد.

﴿ وَ أَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ ﴿ يعنى محمد عَلَيْكُ ۚ آنها را به والآيت على النَّهِ اللهِ و دعوت مىكرد.

﴿ كَادُوا قريش يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَداً ﴾ يعني بر ســر او ريــختند و اطـرافش را ً گرفتند.

﴿ قُلْ إِنَّمَا أَدْعُوا رَبِّي ﴾ فرمود: همانا پروردگارم مرابه آن امر نموده است. ﴿ لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَ لاَ رَشَداً ﴾ اكر از ولايت على اللَّهِ روى برگردانيد.

 «قُلْ إِنِّي لَنْ يُجِيرَنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدٌ ﴾ اكر به آنچه كه خداوند امر نموده آن را
 كتمان كنم.

﴿ وَ لَنْ أَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحَداً ﴾ يعني هركز جايكاهي غير از او ندارم.

﴿ إِلاَّ بَلاَعَاً مِنَ اللهِ ﴾ خداوند به آنچه از ولايت على بن ابيطالب الله به من امر نموده بود را به شما ابلاغ نمودم.

﴿ وَ مَنْ يَعْصِ اللّٰهَ وَ رَسُولَهُ ﴾ در ولايت على الله ﴿ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيها أَبَداً ﴾ همانا براى او آتش جهنم است كه هميشكي او ابدى در آن مي ماند.

پیامبر اکرم ﷺ فرمود: یا علی تو تقسیم کنندهٔ آتش هستی، به آتش میگوئی: این برای من و این برای تو. قریش گفتند: ای محمد! آنچه را که برای ما از امر علی و آتش آماده کردهای چه وقت اتفاق میافتد پس خداوند این آیه را نازل فرمود: ﴿حَتُّى إِذَا رَأُوا مَا يُوعَدُونَ ﴾ يعني مرك و روز قيامت.

﴿ فَسَيَعْلَمُونَ ﴾ يعنى فلانى و فلانى و فلانى و معاويه و عمرو بن العاص و ياران كينهجو و بدخواه آنها از قريش .

﴿ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِراً وَ أَقَلُّ عَـدَداً ﴾ الكفتنداي محمد اين چه وقت اتفاق مىافتد، خداوند به محمد عَيَّيُنِكُ فرمود: ﴿ قُلُ إِنْ أَدْرِي أَ قَرِيبٌ مُا تُـوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَداً ﴾ «امد» يعنى اجل، مدت.

﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ فَلاَ يُطْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ أَحَداً ۞ إِلاَّ مَنِ ارْتَضَىٰ مِنْ رَسُولٍ ۞ يعنى على مرتضى از رسول عَيَّيْنِ است و رسول خدا عَيْنِهِ الْراوست.

﴿ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ رَصَداً ﴾ فرمود: در قلب او علم و در پشت سرش نگهبانی است، که به علی علم را تعلیم می کند و علم را به او می چشاند و خداوند هم به او الهام را تعلیم می کند. و ﴿ رصد ﴾ تعلیم از پیامبر عَلَیْ ﴿ أَنْ قَدْ أَبْلَغُوا رِسَالاَتِ رَبِّهِمْ وَ أَحَاطَ ﴾ پیامبر عَلَیْ ﴿ أَنْ قَدْ أَبْلَغُوا رِسَالاَتِ رَبِّهِمْ وَ أَحَاطَ ﴾ علی الیا به آنچه از علم در نزد رسول خدا عَلَیْ الله بود آگاه بود.

﴿ وَ أَحْصَىٰ كُلَّ شَيْءٍ عَدَداً ﴾ از آنچه كه بود و از آنچه كه خواهد بود، از زمانی كه خداوند آدم را خلق نمود تا روز قیامت از فتنه ها یا زلزله یا در زمین فرو رفتن یا قذف یا امتی كه در گذشته هلاک شدند و یا در آینده هلاک خواهند شد، چه تعداد از پیشوایان جائر و ستمكار و یا عادل كه به اسم و نسب می شناسد، و چه كسانی به وسیلهٔ مرگهای طبیعی از دنیا می روند و یا كشته می شوند، چه تعداد پیشوایان شكست خورده كه شكستشان هیچ ضرری به او نمی رساند و چه تعداد امام یاری شدهای كه یاری كردنشان هیچ نفعی برای

١. بحارالانوار، ج ٣٣، ص ١٩٢

او در پی نداشت. <sup>ا</sup>

ابن عباس در معنای آیهٔ ﴿وَ مَنْ يُعْرِضْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِ ﴾ فرمود: مراد از ﴿ذكر ربه ﴾ ولايت على بن ابى طالب النَّالِ است. ٢

﴿ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَحَرَّوْا رَشَداً ﴾ يعني كسى كه حق را طلب كند.

﴿ وَ أَمَّا الْقُاسِطُونَ ... ﴾ قاسط كسى است كه مانع از رفتن شود. ٣

﴿ وَ أَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَداً ﴾ مساجد هفتگانه كه بر آنها سجده مى شود عبارتند از: دو كف دست، دو زانو، دو انگشت بزرگ پا و پیشانی. \*

امام رضائليًا فرمود: مساجد همان ائمه الميلي هستند.٥

﴿ وَ أَنَّهُ لَمُّنا قَامَ عَبُدُ اللَّهِ ﴾ يعنى رسول خدا عَيَاللهُ

﴿يَدْعُوهُ ﴾ كنايه از خداونداسِتٍ.

﴿كَادُوا﴾ يعني قريش.

﴿يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَداً ﴾ يعني بر او قوى شدند.

﴿ حَتَّى إِذَا رَأُوا مَا يُوعَدُونَ ﴾ فرمود: قائم و اميرالمؤمنين البَيْ در رجعت. ﴿ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِراً وَ أَقَلُّ عَدَداً ﴾

فرمود: آن فرمایش أمیر المؤمنین علی الله به زفر است که فرمود: ای فرزند صهاک به خدا سوگند اگر آن عهد و پیمانی که با رسول خدا می الله بستم

بحارالانوار، ج ۳۶، ص ۸۹؛ تفسیر فرات کوفی، ص ۵۱۱؛ نـورالثـقلین، ج ۵، ص ۴۳۸؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۴۰

بحار الانوار، ج ۳۵، ص ۳۹۵ و ج ۳۶، ص ۹۰؛ شواهد التنزیل، ج ۲، ص ۳۸۶
 تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۴۱

۴. بحارالانوار، ج ۸۲ ص ۱۳۳ ؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ١٤٣

بحارالانوار، ج ۲۳، ص ۳۳۱؛ تفسير صاغی. ج ۷، ص ۳۱۴؛ تفسير برهان، ج ۸ ص ۱۴۳؛ نورالثقلين، ج ۵، ص ۴۴۰

نبود و در علم الهی رقم نخورده بود که من در دنیا طلب خلافت نکنم میدانستی که کدام یک از ما یارانی ضعیف و تعداد کمی دارد.

فرمود: هنگامی که رسول خدا تَرَافِیُ آنچه که در هنگام رجعت واقع خواهد شد را به آنها خبر داد، گفتند: این در چه وقت است ؛ خداوند فرمود: ای محمد به آنها بگو: ﴿إِنْ أَدْرِي أَقَرِیبُ مَا تُوعَدُونَ أَمْ یَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَداً ﴾ من نمی دانم آنچه که به شما و عده داده شده (عذاب الهی) نزدیک است یا پروردگارم مدتی برای آن قرار می دهد.

﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ فَلا يُطْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ أَحَداً ... ﴾ فرمود: خداوند به رسولش خبر مى دهد از آنچه كه از اخبار گذشته و از آنچه كه از اخبار آيندهٔ حضرت قائم الله و رجعت و قيامت را براي او مي پسندد. ١

حسین بن زیاد گوید از امام صادق الله شنیدم که در معنای آیه ﴿ اَنَّا لاَنَدْرِي أَشَرُ أُرِیدَ بِمَنْ فِي الْأَرْضِ أَمْ أَرْادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَداً ﴾ فرمود: به خدا سوگند خداوند شر را برای مردم اراده نکرد مگر زمانی که با معاویه بیعت کردند و حضرت حسن بن علی علیما را رها کردند و حضرت حسن بن علی علیما را رها کردند و

جابر گوید از امام باقر الله شنیدم که در معنای آیه ﴿ وَ أَنْ لَوِ اسْتَفَامُوا عَلَی الطَّرِیقَةِ لاَّسْقَیْناهُم ماءً غَدَقاً ﴾ فرمو دند: یعنی کسی که چیزی از شرک شیطان از منکرین و لایت در آن جاری شود ﴿ عَلَی الطَّرِیقَةِ ﴾ یعنی بر و لایت استقامت بورزند؛ نسبت به آن عهد و میثاقی که خداوند از فرزندان آدم گرفت (در عالم ذر) به آنها آب خوشگواری می آشامانیم. "

بحار الانوار، ج ۵۳ ص ۵۸؛ نور الثقلین، ج ۵، ص ۴۴۱؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۴۲
 بحار الانوار، ج ۳۳، ص ۱۶۲؛ تفسیر برهان. ج ۸، ص ۱۳۷

٣. بحارًالانوار، ج ٥، ص ٢٣٤؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٤٣٨؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ١٤٠



## تفسير سورة مزمل



۷۳ – سورهٔ مــزمل در مکــه

نــازل شـده و دارای ۲۰ آيـه

است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

يًا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ (١)

قُم اللَّيْلَ إِلاَّ قَلْبِلا (٢)

نِصْفَهُ أَوِ انْقُصْ مِنْهُ قَلْبِلاً (٣)

أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَ رَتَٰلِ الْقُرْ آنَ تَرْتَبِلاً (۴) إِنَّا سَنَلْقي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقبِلاً (۵)

إِنَّ نَاشِئَةُ اللَّيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطُنَاً وَ أَقُومُ فَهِلاً (٦) 1\_اى جامه به خود پيچيده،

٢ ـ شب را به ياخيز جز كمي.

٣- نيمي از شب يا كمي از آن را كم كن،

+\_ يا بر آن نصف بيفزا و قرآن را با تدبّر تلاوت كن.

٥ ـ همانا بزودي سخني سنگين بر تو القا خواهيم كرد.

ع\_ همانا نماز شب مستحكم ترين عبادت است.

﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ \* قُمِ اللَّيْلَ إِلاَّ قَلِيلاً \* نِصْفَهُ أَوِ انْقُصْ \* فحرمود: او پيامبر عَيَّمُ اللَّهُ بود كه خودش را بالباسى پوشانده و خوابيده بود، پس خداوند فرمود: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ \* قُم اللَّيْلَ إِلاَّ قَلِيلاً \* نِصْفَهُ أَوِ انْقُصْ مِنْهُ قَلِيلاً \* يعنى

اندكى ازنصف.

﴿ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ ﴾ يعنى مقدارى بر آن قليل بيفزا. ا

﴿ وَرَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً ﴾ فرمود: قرآن را با حروفی روشن بیان کن، و آن را مانند ریگ پراکنده مکن، و همچون موی سر به هم نزدیک مگردان و حروف آن را چنان ادا کن که در دلهای سخت جاگیرد. ۲

﴿ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً ﴾ يعنى قيام شب و آن قول الهى است كه فرمود: ﴿ إِنَّ نَاشِئَةَ اللَّيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطْئاً وَ أَقْوَمُ قِيلاً ﴾ يعنى راست ترين قول است. "

إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبْحاً طُويِلاً (٧) وَ اذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ وَ تَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلاً (٨)

٧ ـ همانا براى تو در روز وقت كافي و طولاني است.

٨ــو اسم پروردگارت را يادكن و فقط به او علاقهمند شو.

﴿ وَ تَبَتَّلُ إِلَيْهِ تَبَتِيلاً ﴾ فرمود: بلند كردن دو دست و حركت نمودن انگشتان سبابه است. \*

ابی الجارود روایت میکند که امام باقر النظیر در معنای آیه ﴿إِنَّ لَکَ فِیِ النَّهَارِ سَبْحاً طَوِیلاً ﴾ فرمود: وقت زیادی برای خواب و برآ وردن حاجتت است. ﴿وَ تَبَتَّلُ إِلَيْهِ تَبَتِيلاً ﴾ یعنی عملت را برای او خالص کن. ۵

ا. نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۴۶؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۲۱

۲. تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۴۷

٣. تفسير صافي، ج ٧، ص ٣٢٢؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ١٤٨

مستدرک الوسائل، ج ۵، ص ۱۸۵ ؛ بحار الانوار، ج ۹۰، ص ۳۳۷ ؛ تفسیر صافی، ج ۷. ص ۳۲۴ ؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۴۸

۵. نورالثقلين، ج ۵، ص ۴۴۹؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ١٢٩

وَ طَعَاماً ذَا غُصَّةٍ وَ عَذَابِاً أَلِيماً (١٣)

يَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ وَ الْجِبَالُ وَكَانَتِ الْجِبَالُ كَثْبِباً مَهِيلاً (١٤)

۱۳ ـ و طعامي گلوگير، و عذابي دردناک .

۱۴ ــ روزی که زمین و کوهها به لرزه در میآید، و کوهها به صورت تپهای شنی در میآید.

﴿ وَ طَعْاماً ذَا غُصَّةٍ ﴾ يعني قادر نيست كه آن را ببلعد.

﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ وَ الْجِبَالُ ﴾ يعني فرو روند.

﴿ وَكَانَتِ الْجِبَالُ كَثِيباً مَهِيلاً ﴾ يعنى مانند ريگ پراكنده مىشود. ا

فَكَيْفَ تَتَقُونَ إِنْ كَفَرْتُمْ يَوْماً يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شبِباً (١٧)

۱۷ ـ پس اگر کافر شوید چگونه خود را (از عذاب الهی) نجات میدهید؟
 آن روزی که کودکان را (از هول و سختی) پیر میکند.

﴿ فَكَیْفَ تَتَّقُونَ إِنْ كَفَرْتُمْ یَوْماً یَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شِیباً ﴾ یعنی اینکه امروز کافر میشوید چگونه از عذاب روزی که بچهها را پیر میکند خودتان را نگه میدارید.

﴿ فَكَیْفَ تَـتَّقُونَ ... ﴾ یعنی کودکان از هول ناله ای که می شنوند پیر می شوند پیر می شوند که می شنوند پیر

إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَىٰ مِنْ ثُلْثَيِ اللَّيْلِ وَ نِصْفَهُ وَ ثُلْثَهُ وَ طَائِفَةٌ مِنَ الَّذَيِنَ مَعَكَ وَ اللَّهُ يُقَدُّرُ اللَّيْلَ وَ النَّهَارَ عَلِمَ أَنْ لَنْ تُحْصُوهُ فَـثَابَ عَـلَيْكُمْ

ا. ئورالثقلین، ج ۵، ص ۴۵۱؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۲۳؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۵۰
 ۲. بحارالانوار، ج ۶، ص ۳۲۸

فَاقْرَوُّا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْآنِ عَلِمَ أَنْ سَيَكُونُ مِنْكُمْ مَرْضَىٰ وَ آخَرُونَ يَضْرِبُونَ
فِي الْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِنْ فَضْلِ اللّهِ وَ آخَرُونَ يُقْاتِلُونَ فِي سَبِلِ اللّهِ فَاقْرَوُّا مَا
تَيَسَّرَ مِنْهُ وَ أَقْبِمُوا الصَّلاٰةَ وَ آتُوا الزَّكَاةَ وَ أَقْرِضُوا اللّهَ قَرْضاً حَسَناً وَ مَا
تُقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَ اللّهِ هُوَ خَيْراً وَ أَعْظَمَ أَجْراً وَ اسْتَغْفِرُوا
اللّهَ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٢٠)

1- همانا پروردگارت میداند که تو و کسانی که با تو هستند دو سوم شب یا نصف شب و یا یک سوم شب را به پا میخیزید، و خداوند شب و روز را اندازه گیری میکند، او دانست که شما نمی توانید آن را اندازه گیری کنید پس از شما در گذشت پس تا حد توان قرآن بخوانید، او دانست که بزودی گروهی از شما مریض می شوند و گروهی دیگر برای به دست آوردن فضل الهی به سفر می روند و گروهی دیگر نیز در راه خداوند به جهاد می پردازند پس باز در حد توان قرآن بخوانید، نماز به پا دارید، و زکات بپردازید. و به خداوند قرض نیکو بدهید، و آنچه از کارهای خیر برای خودتان پیش می فرستید آن را نزد خداوند به بهترین وجه و بزرگ ترین پاداش خواهید یافت، و از خداوند طلب مغفرت کنید، هماناکه خداوند آمرزنده و مهربان

ابى الجارود از امام باقرع الله روايت مى كند كه در تنفسير آية ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَذْنَىٰ مِنْ تُلْتَي اللَّيْلِ وَ نِصْفَهُ وَ تُلْتُهُ ﴾ فرمود: رسول خدا عَيْنَ الله اين عمل را انجام داد، و مردم را به آن بشارت داد، ولى بر آنان دشوار آمد.

﴿عَلِمَ أَنْ لَنْ تُحْصُوهُ ﴾ و خدای تعالی دانست که ضبط یک سوم و نصف، و دو سوم برای مردم دشوار است، یک مسلمان نیمه شب از خواب برمی خیزد، در حالی که نمی داند چه ساعتی نصف یا دو سوم می شود، و چه بسا برای

درک آن ساعتهای معین تا به صبح بیدار بماند. لذا خدای تعالی این آیه را نازل کرد: ﴿إِنَّ رَبَّکَ یَعْلَمُ أَنَّکَ تَقُومُ أَدْنی مِنْ ثُلُثَي اللَّيْلِ \_ تـا \_عَـلِمَ أَنْ لَـنْ تُحْصُوهُ و فرمود: خدا می داند که شما نمی توانید نصف و ثلث را به دست بیاورید. و لذا این آیه شریفه آن حکم را نسخ کرد.

﴿ فَاقْرَوُّا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْآنِ ﴾ و بدانيد كه هيچ پيغمبرى نيامده مكر اينكه نماز شب را در خلوت مىخواند، و هيچ پيغمبرى اين نماز شب را در اول شب بجانمى آورد. ١

سماعه گوید از امام الله و معنای آیه ﴿ وَ أَقْرِضُوا الله قَرْضاً حَسَناً ﴾ سوال کردم، فرمود: آن به غیر از زکات است. آ

50-100/1305 Tilly

۱. بحارالانوار، ج ۸۴ ص ۱۳۵

بحارالانوار، ج ۹۳، ص ۹۴؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۵۲؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۲۸: تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۵۱



# تفسير سورة مدثر



۷۶ – سـورهٔ مـدثر در مکـه

نازل شده و دارای ۵۶ آیـه

است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

يًا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ (١)

قُمْ فَأَنَّذِرْ (٢)

وَ رَبُّكَ فَكَبُّرْ (٣)

وَ ثِيْابَكَ فَطَهَرْ (۴)

وَ الرُّجْزَ فَاهْجُرْ (۵) ﴿ ﴿ الْمُعْتَكِيْنَ وَ لاَ تَمْنُنْ تَسْتَكْثِرُ (٦)

ا ـ ای جامهٔ خواب بر خود پیچیده،

۲ ـ برخيز و انداركن.

٣ ـ و يروردگارت را به بزرگي يادكن.

۲ و لباست را پاک گردان.

۵\_و از ناپاکی دوری کن.

ع\_و منت مكذار و زياده طلب مباش.

﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّتِّرُ \* قُمْ فَأَنْذِرْ \* وَ رَبَّكَ فَكَبَّرْ \* وَ ثِيابَكَ فَطَهِّرْ \* يعنى اى

رسول بيم بده ، «مدثر» يعنى لباس به خود پيچيده.

﴿قُمُ فَأَنْذِرْ ﴾ آن قيام حضرت در هنگام رجعت است كه در آن زمان مردم

را انذار میکند.

﴿ وَ ثِيابَكَ فَطَهًر ﴾ كه تطهير لباس كوتاه كردن آن است و فرمود: شيعيان ما ياك هستند. ا

> ﴿ وَ الرُّجْزَ فَاهْجُرْ ﴾ كه ﴿ رجز ﴾ يعنى خباثت و كثيفي. ` ﴿ وَ لا تَمْنُنْ تَسْتَكُثِرُ ﴾

ابی الجارود روایت میکند: هیچ وقت چیزی عطا مکن که چشم داشت بیشتر از آن را داشته باشی. ۳

فَإِذَا نَقِرَ فِي النَّاقُورِ (٨)
فَذَٰ لِكُ يَوْمَئِذِ يَوْمٌ عَسِرُ (٩)
عَلَى الْكَافِرِ بِنَ غَيْرُ يَسِبرٍ (١٠)
ذَرْنِي وَ مَنْ خَلَقْتُ وَحِبداً (١١)
وَ جَعَلْتُ لَهُ مَالاً مَمْدُوداً (١٢)
وَ مَهَّدْتُ لَهُ مَالاً مَمْدُوداً (١٢)
وَ مَهَّدْتُ لَهُ مَالاً مَمْدُوداً (١٢)
وَ مَهَّدْتُ لَهُ تَمْهُهِداً (١٣)
مَمْ يَطْمَعُ أَنْ أَزْبِدَ (١٣)
كَلاُ إِنَّهُ كَانَ لَآيَاتِنَا عَنهِداً (١٢)
سَأَرُهِفَهُ صَعُوداً (١٧)
إنَّهُ فَكَرَّ وَ قَدَّرَ (١٨)

١. نورالنقلين، ج ٥، ص ٢٥٣؛ تفسير صافي، ج ٧، ص ٢٣١

۲. تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۵۵ ؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۳۲

٣. بحاراًالأنوار، ج ٩، ص ٢٤٢ و ج ٩٣، ص ١٤٢ ؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٤٥٢ ؛ تفسير برهان.
 ج ٨، ص ١٥٥ ؛ تفسير صافى، ج ٧، ص ٣٣٢

فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ (١٩)

ثُمَّ قُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ (٢٠)

ثُمَّ نَظَرَ (٢١)

ثُمَّ عَبَسَ وَ بَسَرَ (٢٢)

ثُمَّ أَذْبَرَ وَ اسْتَكْبَرَ (٢٣)

فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلاَّ سِحْرٌ يُؤْثَرُ (٢٤)

إِنْ هَٰذَا إِلاَّ قَوْلُ الْبَشَرِ (٢٥)

سَأُصْلِيهِ سَقَرَ (٢٦)

وَ مَا أَذْرُاكَ مَا سَقَرُ (٢٧)

لأتُبْقي وَ لأَ تَذَرُ (٢٨)

لَوْاحَةٌ لِلْبَشَرِ (٢٩)

عَلَيْهُا تِسْعَةً عَشَرَ (٣٠)

وَ مَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلاَّ مَلاَئِكَةً وَ مَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلاَّ فِثْنَةً لِلَّذَبِنَ لِيَسْتَيْقِنَ اللَّذِبِنَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَ يَزْدَادَ اللَّذِبِنَ آمَنُوا إِبِمَاناً وَ لاَ يَرْتَابَ الَّذِبِنَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَ لِيَقُولَ اللَّذِبِنَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَ الْكَافِرُونَ مَا ذَا أَرْادَ اللَّهُ بِهٰذَا مَثَلاً كَذَٰلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ مَنْ يَشَاءُ وَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَ مَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلاَّ هُوَ وَ مَا هِنَ إِلاَّ ذِكْرَىٰ لِلْبَشْرِ (٣١)

۸\_پس هنگامی که در صور دمیده میشود،

۹\_پس آن روز، روز بسیار سختی است،

۱۰ ـ و برای کافران آسایشی نیست،

11 \_ كسى راكه خود او را به تنهايي آفريده ام به من واگذار،

۱۲ ـ و برای او مال فراوانی قرار دادم،

۱۳ ـ و فرزندانی که در نزد او مستند،

۱۴ ـ و تمام وسائل زندگی را برای او مهیا نمودم.

۱۵ ـ سپس طمع دارد که آن را زیاد کنم.

1۶ ـ هرگز (چنین نمی شود) چراکه او به آیات ما دشمنی می ورزد.

١٧ ــبه زودي او را به بالا رفتن ازگردنهٔ عذابي بسيار سخت مجبور ميكنم.

۱۸ ـ همانا او اندیشه کرد و آماده نمود.

19 ـ پس مرگ بر او باد چگونه اندیشهٔ غلطی کرد.

۲۰ ـ باز هم مرگ بر او باد که چگونه اندیشهٔ (شیطانی) کرد.

۲۱ ـ سپس نگاه کرد.

۲۲ ـ سپس چهره در هم کرد و با عجله آماده شد.

۲۴ ـ سپس پشت كرد و تكبر ورزياد.

۲۴ ــ پس گفت: این (قرآن) سحر و بیان سحرانگیزی همچون سحرهای گذشتگان است.

۲۵ ــاین (آیات قرآن) گفتار بشری بیش نیست.

۲۶ ـ بزودی او را وارد آتش دوزخ میکنم.

۲۷ ـ و تو چه می دانی که سقر چیست؟

۲۸ ـ نه چیزی را باقی میگذارد و نه چیزی را رها میسازد.

٢٩ ـ ازبين برندهٔ پوست بدن هاست.

٣٠ - بر آن آتش نوزده (فرشتهٔ عذاب) گمارده شدهاند.

۳۱ ـ و ما ماموران دوزخ را فرشتگان (عذاب) قرار دادیم، و تعداد آنها را جز برای فتنه و آزمایش کافران قرار ندادیم تا کسانی که به آنها کتاب داده شده یقین کنند و بر ایمان مومنان بیفزاید، کسانی که به آنها کتاب داده شده و ایمان آوردند شک نکنند، و کسانی که در قلبهایشان مرضی هست و کافران بگویند: خداوند از این توصیف کردن چه منظوری دارد؟ اینچنین خداوند کسی را که بخواهد گمراه میکند و کسی را که میخواهد هدایت میکند، و لشگریان پروردگارت را جز خداوند نمی داند، و این تذکری جز برای بشر نیست.

#### رنگ به رنگ شدن کافران از شنیدن آیات قرآن

﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ - تا - ذَرْنِي وَ مَنْ خَلَقْتُ وَحِيداً ﴾

این آیات دربارهٔ ولید بن مغیره که پیر مردی مجرب از هوشمندان زیرکان عرب بود نازل شد، وی یکی از کسانی بود که رسول خدا ﷺ را استهزاء میکرد.

رسول خدا مَنْ الله در حجر اسماعیل مینشست و قرآن میخواند، روزی قسریش که دور ولید بن مغیره جمع شده بودند از او پرسیدند: ای ابوعبدالشمس این چیست که محمد مَنْ میگوید؟ آیا شعر است یا کهانت، و یا خطابه؟

گفت: بگذارید نزدیکش شوم و کلامش را بشنوم پس نزد آن جناب رفت و گفت: ای محمد از اشعاری که سرودهای برایم بخوان.

حضرت الله فرمود: آنچه میخوانم شعر نیست، بلکه کلامی از خداوند متعال است، که آن را برای ملائکه و انبیا و رسولان خود پسندیده است.

وليد گفت: مقداري از آن را برايم تلاوت كن.

رسول خدا عَيْنِالله سوره ﴿حم سجده ﴾ را خواند، وقتى رسيد به آيه شريفه

﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنْذَرْتُكُمْ صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةِ عَادٍ وَ ثَمُودَ ﴾ لرزه بر اندام وليد افتاد و موى بدنش راست شد، و بدون اينكه براى قريش خبر ببرد كه چه شد، مستقيما به خانه خود رفت.

قریش نزد ابوجهل رفته گفتند: ای ابو حکم، ابو عبد الشمس از دین خود بیرون شد و به دین محمد گروید مگر نمی بینی که از آن زمان که به نزد محمد ترایش رفت دیگر نزد ما برنگشت. روزی صبح ابو جهل نزد ولید رفت و گفت: ای عمو تو ما را سرافکنده و رسوا کردی، و زبان شماتت دشمن را بر سر ما دراز کردی، و به دین محمد گرویدی.

ولید گفت: من به دین او نگرویدهام و لیکن از او کلامی شنیدم که از سنگینی و دشواری پوست بر بدن جمع می شود.

ابو جهل گفت: حال بكو ببينم آيا كلام او خطابه نبود؟

گفت: نه، برای اینکه خطابه کلامی متصل و پیوسته است، و کلام او بند بند است، آن هم بند بندی که بندهایش شباهتی به هم ندارند.

ابو جهل پرسيد: آيا شعر است؟

گفت: نه، شعر هم نیست، برای اینکه تو خود آگاهی که من همه اقسام اشعار عرب را شنیدهام، بسیطش و مدیدش و رجزش را، و کلام محمد به هیچ وجه نمی تواند شعر باشد.

ابو جهل پرسيد: پس چيست؟

وليد گفت: بايد به من مهلت بدهي دربار هاش فكر كنم.

فردای آن روز قریش به ولید گفتند: ای ابو عبد الشمس، نظرت در باره

۱. فصلت، آیهٔ ۱۳ ؛ پس اگر اعراض کنند به آنها بگو: من شما را از صاعقهای مانند صاعقهٔ عاد و ثمود ترسانیدم.

#### سؤال ما چه شد؟

گفت: شما بگویید کلام محمد است، برای اینکه دل انسان را مسخر میکند، لذا خدای تعالی درباره وی فرمود: ﴿ ذَرْنِی وَ مَنْ خَلَقْتُ وَحِیداً ﴾ مسخر میکند، لذا خدای تعالی درباره وی فرمود: ﴿ ذَرْنِی وَ مَنْ خَلَقْتُ وَحِیداً ﴾ و اگر او را وحید خواند، برای آن بود که او به قریش گفته بود پوشش خانه کعبه یک سال به عهده من به تنهایی است، و یک سال به عهده همه شما، چون او مال بسیار و باغهای زیادی داشت، و دوازده پسر در مکه داشت، و دارای ده برده بود، که نزد هر یک از آنها هزار دینار مال التجاره بود، و قنطار آن روز هم همین هزار دینار بود. میگویند: «قنطار» عبارت بود از پوست گاوی که مملو از طلا باشد.

پس خداوند نازل فرمود: ﴿ ذَرْنِي وَ مَنْ خَلَقْتُ \_ تـا \_صَعُوداً ﴾ در جهنم كوهي است كه آن را صعود مي گويند. ا

﴿ ثُمَّ نَظَرَ \* ثُمَّ عَبَسَ وَ بَسَرَ \* «عَبِس» يعنى رويش را ترش كرد و «بسر» يعنى اخم كرد.

﴿ ثُمَّ أَدْبَرَ وَ اسْتَكْبَرَ فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلا سِحْرٌ يُؤْثَرُ إِنْ هَذَا إِلا قَوْلُ الْبَشَرِ \_ تا \_ مَا سَقَرُ ﴾ كه «سقر» وادى در آتش جهنم است.

﴿ لاَ تُبْقِي وَ لاَ تَذَرُ ﴾ يعنى آتشى است كه نه چيزى را باقى مىگذارد و نه از چيزى مىگذرد.

﴿ لَوْ احَةً لِلْبَشَرِ \* عَلَيْهَا تِسْعَةً عَشَرَ ﴾ براو كرم شده واو را مىسوزاند.

﴿عَلَيْهُا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴾ ملائكه آنها را عذاب مىكنند و آن قول الهى است كه فرمود: ﴿وَ مَاجَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلا مَلائِكَةً ﴾ و آنها ملائكه در آتش هستند كه گناهكاران را عذاب مىكنند.

بحار الانوار، ج ٩، ص ٢۴٢

﴿ وَ مَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلاَّ فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ براي هر مردي نوزده ملائكه است كه او را عذاب ميكنند. ا

امام صادق المنظيلات در معناى آيه ﴿ ذَرْنِي وَ مَنْ خَلَقْتُ وَحِيداً ﴾ فرمود: وحيد يعنى ولد الزنا است كه منظور زفر باشد. ٢

﴿ وَ جَعَلْتُ لَهُ مَالاً مَمْدُوداً ﴾ يعنى اجلى را تا مدت مشخص شده براى او قرار دادم.

﴿ وَ بَنِينَ شُهُوداً ﴾ اصحابي كه شهادت دادند ارث نمي گذارد.

﴿ وَ مَهَّدْتُ لَهُ تَمْهِيداً ﴾ آنچه را كه براى او آماده كرده بودم ملك او قرار دادم.

﴿ ثُلِمَ يَسطَمَعُ أَنْ أَزِيدَ \* كَلا إِنَّهُ كُانَ لِآيُاتِنَا عَنِيداً \* يعنى ولايت الميرالمؤمنين الثالِي را منكر مى شدند به خاطر اينكه با رسول خدا تَنَافِظُ دربارة ولايت آن حضرت دشمنى مى كردند.

﴿ سَأَرْهِقُهُ صَعُوداً \* إِنَّهُ فَكُسرَ وَ قَدَّرَ ﴾ كه «فكّر» يعنى دربارة ولايت اميرالمؤمنين التَّا كه به آن امر شده بود فكر كرد، و «قدّر» يعنى اكر رسول خدا سَلَيْ از اين عالم رحلت كرد تسليم آن بيعتى كه با اميرالمؤمنين التَّا در زمان رسول خدا سَلِيْ كردن بودنشود.

﴿ فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ \* ثُمَّ قُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ \* عنداب برروى عنداب، حضرت قائم النَّالِ او را عذاب مىكند.

﴿ ثُمَّ نَظَرَ ﴾ به سوى پيامبر عَيَيْكُ و اميرالمؤمنين اليُّلا .

﴿عَبَسَ وَ بَسَرَ ﴾ از آنچه به آن امر شده بود. "

بحارالانوار، ج ۸، ص ۲۹۴؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۳۴؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۵۷
 بحارالانوار، ج ۲۰، ص ۱۶۸

٣. تفسير صافي، ج ٧، ص ٣٣٢؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ١٥٨؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٢٥٤

﴿ ثُمَّ أَدْبُرَ وَ اسْتَكْبُرَ \* فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلاَّ سِحْرٌ يُؤْثَرُ ﴾ زفر گفت كه پيامبر ﷺ مردم را به وسيلهٔ على النِّلِا سحر كرده است.

﴿ إِنْ هٰذَا إِلاَّ قَوْلُ الْبَشِرِ ﴾ يعنى آن وحى از جانب خداوند نيست. ﴿ سِنَّ صَلِيهِ سَقَرَ ﴾ تا آخر دربارة زفر نازل شده است. ١

إِنَّهَا لَإِحْدَى الْكُبَرِ (٣٥) نَدْبِراً لِلْبَشَرِ (٣٦)

٣٥ ـ كه اين يكى از بزرگترين آيات خداست.

۳۶\_ پند و اندرزی برای انسانهاست.

امام باقرط الله در معنای آیه ﴿ إِنَّهَا لَإِحْدَى الْكُبَرِ ۞ نَذِيراً لِلْبَشَرِ ﴾ فرمود: يعنی فاطمه عَلَيْكُ ٢٠

> كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَثْ رَهْبِنَةٌ (٣٨) إِلاَّ أَضْحُابَ الْيَمْبِنِ (٣٩) في جَنَّاتٍ يَتَسَاءَلُونَ (۴٠) عَنِ الْمُجْرِمِينَ (٤١) مَا سَلَكَكُمْ في سَقَرَ (٤٢) مَا سَلَكَكُمْ في سَقَرَ (٤٢) فَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ (٤٣) وَ لَمْ نَكُ نُطْعِمُ الْمِسْكِينَ (٤٣) وَ كُنَّا نَحُوضُ مَعَ الْخَائِضِينَ (٤٣)

ج ١٥٩ ص ١٥٩

ا. نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۵۸؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۶۲
 ۲. بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۳۳۱ و ج ۴۳، ص ۲۳؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۵۸؛ تفسیر برهان،

وَكُنَّا نُكَذَّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ (٢٦)

حَتَّى أَتَانَا الْيَقِينُ (٤٧)

فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ (٤٨)

فَمْا لَهُمْ عَنِ التَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ (٤٩)

كَأَنَّهُمْ خُمُرٌ مُسْتَنْفِرَةٌ (٥٠)

فَرَّتْ مِنْ قَسْوَرَةٍ (۵۱)

٣٨ هر نفسي در گرو عمل خود است.

٣٩ ـ. مگر اصحاب يمين.

۴۰ در باغهای بهشت، سؤال میکنند.

۴۲\_چه چیز شما را در دوزخ افکند؟

۴۳ میگویند: از نمازگزاران نبودیم.

۴۴ ـ و مستمندان را اطعام نمی کردیم.

۴۵ و با اهل باطل رفت و آمد داشتیم.

۴۶ و ما روز قیامت را تکذیب می کردیم.

۴۷\_تا اینکه مرگ ما فرا رسید.

۴۸\_پس شفاعت شفاعت کنندگان به حال آنها نفعی نمی رساند.

۴۹ پس چرا از متذکر شدن آن روز اعراض میکنند؟

۵۰ گویی گورخران رمیدهای هستند.

۵۱-که از شیر درنده میگریزند.

﴿ كُلُّ نَفْسِ بِمَاكسَبَتْ رَهِينَةً \* إِلاَّ أَصْحَابَ الْيَمِينِ ﴾ مراد از يمين الميرالمؤمنين اليالية و مراد از اصحاب شيعيان آن حضرت مي باشند كه به

دشمنان آل محمد عَيَّالَهُ مى كويند: ﴿ مُا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ ﴾ چه چيز شما را در دوزخ افكند؟

آنها مىگويند: ﴿لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ ﴾ يعنى از پيروان ائمه اللَّيْ نبوديم. ﴿ وَلَمْ نَكُ نُطُعِمُ الْمِسْكِينَ ﴾ حقوق آل محمد اللَّيْ از خمس براى ذوى قربى و يتامى و مساكين و ابن السبيل كه آنها از آل محمد اللَّيْ هستند.

﴿ وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الْـخَائِضِينَ ۞ وَكُـنَّا نُكَـذِّبُ بِـيَوْمِ الدِّيــنِ ﴾ يـعنى روز مجازات.

﴿حَتِّي أَتَٰانَا الْيَقِينُ ﴾ كه يقين يعني مرك.

﴿ فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾ اگر هر ملک مقربی و نبی مرسلی دربارهٔ ناصب آل محمد المَهَا شفاعت کنند شفاعتشان مورد قبول واقع نمی شود، سپس فرمود: ﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴾ از آنچه از موالات و دوستی امیر المؤمنین النَیْلِ برای آنها گفته می شود.

﴿ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنْفِرَةً \* فَرَّتْ مِنْ قَسْوَرَةٍ ﴾ كه «قسوره» يعني شير. ١

بَلْ يُربِدُكُلُّ امْرِيِّ مِنْهُمْ أَنْ يُؤْتَىٰ صُحُفاً مُنَشَّرَةً (۵۲) ۵۲\_بلکه هر یک از آنها میخواهندکه نامهای جداگانه بـرایش فــرستاده شود.

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر النظیر در تفسیر جمله ﴿بَلْ یُرِیدُ کُلُّ امْرِیُ مِنْهُمُ أَنْ یُوْتَی صُحُفاً مُنَشَرَةً ﴾ فرمود: شان نزول این آیه آن بود که مردم به رسول خدا مَنْ الله گفته بودند: ای محمد به ما چنین رسیده که در بنی اسرائیل هر کس مرتکب گناهی می شد صبح، گناه و کفاره گناه خود را در نوشته ای

<sup>1.</sup> تفسير صافي، ج ٧، ص ٣٠٠؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٤٥٩؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ١٥٣

پهلوی سرش میدید.

جبرئیل به رسول خدا عَلَیْ نازل شد، و گفت: قوم تو سنت جاریه در بنی اسرائیل در باره گناهان را خواستند، اگر بخواهند ما با ایشان نیز همان رفتار را می کنیم، و آنان را به همان عذابهایی که بنی اسرائیل را گرفتیم می گیریم، و مردم حس کردند رسول خدا عَلَیْ دوست ندارد که چنین سنتی در میان امتش جریان یابد. ا

وَ مَا يَذْكُرُونَ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ هُوَ أَهْلُ التَّقُوىٰ وَ أَهْلُ الْمَغْفِرَةِ (۵٦) ۵۶ــو هيچ كسى پند نمىگيرد مگر آنكه خداوند بخواهد، او اهل تقوا و اهل آمرزش است.

﴿ هُوَ أَهْلُ التَّقُوىٰ وَ أَهْلُ الْمَغْفِرَةِ ﴾ يعنى خدا اهليت آن را دارد كه از او پروا كنند و اهليت آن را دارد كه بيامرزد. \*

بحارالانوار، ج ۹، ص ۲۴۶؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۴۱؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۶۳؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۶۰؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۶۰
 ۲. نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۶۰

## تفسير سورة قيامت



۷۵ – سورهٔ قیامت در مکـه

نــازل شـده و دارای ٤٠ آيـه

است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

لأَأْفُسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ (١)

وَلَأَأْقُسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ (٢)

أَيَحْسَبُ الْإِنْسَانُ أَلَّنْ نَجْمَعَ عِظَامَةُ (٣)

بَلَىٰ قَادِرِينَ عَلَىٰ أَنْ نُسَوِّي بِتَانَهُ (۴)

بَلْ يُربِدُ الْإِنْسَانُ لِيَفْجُرَ أَمَّامَةُ (۵)

يَسْئَلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيامَةِ (٦)

فَإِذَا بَرِقَ الْبَصَرُ (٧)

ا ـ سوگند به روز قیامت.

۲\_سوگند به نفس ملامتگر.

٣\_آيا انسان مي پندارد كه ما هرگز استخوانهاى او را جمع نمى كنيم؟

۴\_آری ما قادریم که حتی سرانگشتان او را نیز منظم و موزون درست کنیم.

۵\_بلکه انسان میخواهد تمام عمرش را به فجور بگذراند.

ع\_ (لذا) مي پرسد قيامت چه وقت خواهد بود؟

٧\_(بگو:) هنگامي كه برق چشمها (از شدت وحشت و هول) خيره بماند.

﴿ لِا أُقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِينَامَةِ ﴾ يعنى به روز قيامت سوكند مىخورم.

﴿ وَلا أَقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوْامَةِ ﴾ نفس لوامه، نفس آدمي است كه نافرماني كرده و خداي عز و جل ملامتش فرموده است.

﴿ أَيَحْسَبُ الْإِنْسُانُ أَلَنْ نَجْمَعَ عِظَامَهُ ﴿ بَلَىٰ قَادِرِ بِنَ عَلَىٰ أَنْ نُسَوِّيَ بَنَانَهُ ﴾ اكر خداوند مىخواست اطراف انگشتان را موزون و منظم درست مىكرد.

﴿ بَلْ يُرِيدُ الْإِنْسَانُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ ﴾ گناه را جلو مىاندازد و توبه را به تاخير و مىگويد: به زودى توبه مىكنم. ا

﴿ يَسْئَلُ أَيُّانَ يَوْمُ الْقِيامَةِ ﴾ يعني چه وقت ميباشد.

﴿ فَإِذْا بَرِقَ الْبَصَرُ ﴾ چشم برقى مىزند و ديگر نمى تواند در حدقه بگردد.

كَلاُّ لاْ وَزَرَ (١١)

۱۱\_ هرگز (چنین نیست) فرار و پناهگاهی ندارد.

﴿كُلُّا لاْ وَزَرَ ﴾ يعني پناهگاهي ندارد.

يُنْبَوُّا الْإِنْسَانُ يَوْمَئِذٍ بِمَا قَدُّمَ وَأَخَّرَ (١٣)

بَلِ الْإِنْسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ (١٤)

وَ لَوْ أَلْقَىٰ مَعْاذَ بِرَهُ (١٥)

۱۳ \_آن روز انسان را به اعمالی که پیش و پس فرستاده آگاه میکنند.

۱۴ ـ بلکه انسان بر خویشتن آگاه است.

10 \_ اگر چه (برای رهایی) عذرهایی بیاورد.

﴿ يُنَبَّوُّا الْإِنْسَانُ يَوْمَئِذٍ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَّرَ ﴾ آنچه از گذشته و آينده است خبر مىدهد.

۱. نورالثقلين، ج ۵، ص ۲۶۱

﴿ بَلِ الْإِنْسُانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ ۞ وَ لَوْ أَلَقَىٰ مَعَاذِيرَهُ ۞ يعنى مىداند كه چه كار كرده است اگر چه عذر و بهانه بياورد. ا

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر علیه در معنای آیه فینی الانسان یو مینی الجارود روایت می کند که امام باقر علیه در معنای آیه فی مقدم داشت، و به آنچه سنت قرار داد که پس از او جریان پیدا کند که اگر بد و شر باشد همچون دیگران گرفتار وزر آن خواهد شد و از وزر دیگران چیزی کاسته نمی شود، و اگر خیر و نیک باشد، او را همچون دیگران پاداشی است و از پاداشهای دیگران چیزی نمی کاهد. ۲

إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَ قُرْآنَهُ (١٧) فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ (١٨)

ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيْانَهُ (١٩)

كَلاُّ بَلْ تُحِبُّونَ الْغَاجِلَةَ (٢٠)

وَ تَذَرُونَ الْآخِرَةَ (٢١)

وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ (٢٢)

إلىٰ رَبُّهَا نَاظِرَةٌ (٢٣)

وَ وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ بَاسِرَةٌ (٢٤)

۱۷ ـ همانا جمع كردن و خواندنش بر عهدهٔ ماست.

۱۸ \_ پس هنگامی که آن را خواندیم، از خواندن آن پیروی کن.

19\_ سپس بیان کردن آن بر عهدهٔ ماست.

۱. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۴۷

تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۴۷؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۶۱؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۶۶

۲۰ ـ هرگز (چنین نیست)، بلکه شما دنیای زود گذر را دوست دارید.

۲۱ ـ و أخرت را وا مى گذاريد.

۲۲ ـ در آن روز صورتهایی مسرور و نورانی است.

۲۳ ـ و (با چشم دل) به سوی پروردگارش مینگرد.

۲۴ و در آن صورتهایی عبوس و غمگین است.

﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَ قُرْآنَهُ ﴾ يعنى جمع كردن قرآن و خواندن آن بر عهدهٔ آل محمد البَيِّا است.

﴿ فَإِذَا قَرَأُنَاهُ فَا تَبِعُ قُرُ آنَهُ ﴾ هنگامي كه از آيات قرآن مي خوانيد از آن پيروي كنيد.

﴿ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ يعنى تفسير قرآن.

﴿ كَلاُّ بَلْ تُحِبُّونَ الْعاجِلَةَ ﴾ كه مراد از «عاجله» همين دنياي حاضر است.

﴿ وَ تَذَرُونَ الْآخِرَةَ ﴾ يعني آخرت را رها ميكنيد.

﴿وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ ﴾ يعني نوراني.

﴿ إِلَىٰ رَبُّهَا نَاظِرَةً ﴾ به وجه الهي نظاره ميكنند يعنى به رحمت و نعمتهاي الهي نظاره ميكنند. ١

﴿ وَ وُجُوهُ يَوْمَئِذِ بِالسِرَةُ ﴾ يعني خوار ذليل.

كَلاَّ إِذَا بَلَغَتِ التَّزاقِيَ (٢٦) وَ قَبِلَ مَنْ زاقٍ (٢٧) وَ ظَنَّ أَنَّهُ الْفِزاقُ (٢٨) وَ الْتَقَّتِ الشَّاقُ بِالشَّاقِ (٢٩)

۱. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۶۸

إلىٰ رَبِّكَ يَوْمَئِذٍ الْمَسْاقُ (٣٠)

۲۶ ـ هرگز (چنین نیست)، هنگامی که جانشان به گلوگاه برسد،

۲۷ ـ و گفته شود: آیا کسی هست که این بیمار را نجات دهد؟

۲۸ ـ و يقين به جدايي از دنيا ميكند.

۲۹ \_و (هنگام جان دادن) ساقهای پا به هم بیپچد.

۳۰\_ در آن روز مسیر همه به سوی پروردگارت خواهد بود.

﴿كُلُّ إِذَا بِلَغَتِ التَّرَاقِيَ ﴾ هنگامي كه جان به ترقوه برسد.

﴿ وَ قِيلَ مَنْ رُاقٍ ﴾ به او گفته می شود: چه کسی می تواند تو را با افسون نجات دهد.

﴿ وَ ظَنَّ أَنَّهُ الْفِرْاقُ ﴾ يعنى يقين مىكند كه زمان فراق و جدائى از دنيا رسيده است.

﴿ وَ الْتَقَتِ السَّاقُ بِالسَّاقِ ﴾ يعنى دنيا با آخرت در هم مى پيچد. ﴿ إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمَئِذِ الْمَسْاقُ ﴾ به سوى خدا رانده مى شوند. ا

فَلاْصَدُّقَ وَلاْصَلَٰی (٣١) وَلٰکِنْ کَذَّبَ وَ تَوَلَٰی (٣٢) ثُمَّ ذَهَبَ إِلَیٰ أَهْلِهِ یَتَمَطُٰی (٣٣) أَوْلیٰ لَکَ فَأَوْلیٰ (٣۴)

۳۱\_(آن روز گفته شود:) او نه تصدیق کرد و نه نماز خواند.

۳۲\_ولکن تکذیب کرد و اعراض نمود.

۲۳\_سیس متکبرانه به سوی خانوادهاش رفت.

۱. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۵۰

۳۴\_(به گفته شود: عذاب الهی) برای تو سزاوارتر است، سزاوارتر. ﴿ فَلا صَدَّقَ وَ لا صَلِّی ﴾

سبب نزول آیه این بود که رسول خدا عَیَا در روز غدیر خم مردم را به بیعت با علی اید فرا خواند چون به مردم رسانید آنچه را که از جانب پروردگار درباره آن حضرت مأمور بود و مردم از امر پیغمبر اکرم عَیا برگشتند معاویه ملعون بر مغیرة بن شعبه و ابی موسی اشعری تکیه کرده بود متوجه عشیره خود شد و گفت بخدا قسم من هرگز ایمان و اقرار به ولایت علی اید نخواهم آورد و گفتار محمد عَیا را درباره علی اید تصدیق نمی کنم خداوند این آیات را نازل فرمود: ﴿فَلا صَدِّق وَلا صَلّٰی \* وَلٰکِنْ کَذَّبَ وَ تَولّٰی \* مُ مَدُلوند این آیات را نازل فرمود: ﴿فَلا صَدِّق وَلا صَلّٰی \* وَلٰکِنْ کَذَّبَ وَ تَولّٰی \* می کند و از حکم ما بر می گردد و به سوی اهلش با تکبر و نخوت روی آورد وای بر چنین شخصی که به عذاب و مرگ سزاوار تر است.

بعد از نازل شدن این آیات، آن فاسق از پیامبر عَیْرِا الله و فرار نمود پیغمبر اکرم عَیْرِا الله منبر تشریف برد خواست از معاویه بیزاری بجوید خداوند این آیه را نازل فرمود: ﴿لاْ تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ﴾ پیغمبر اکرم به امر خداوند سکوت اختیار کرد. ا

أَ يَحْسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُشْرَكَ سُدى (٣٦) أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِنْ مَنِيٍّ يُمْنَىٰ (٣٧) ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّى (٣٨)

بحارالانوار، ج ٣٣، ص ١٤٣؛ تفسير صافي، ج ٧، ص ٣٥١؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ۴۶٥؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ١٧٢

فَجَعَلَ مِنْهُ الزُّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَ الْأَنْثَىٰ (٣٩)

أَلَيْسَ ذٰلِكَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يُحْيِيَ الْمَوْتِيٰ (٤٠)

٣٤ - آيا انسان مي بندارد كه او را بدون هدفي رها مي كنند؟

۳۷ \_آیا او نطفهای از منی نبود که بر رحم ریخته می شود؟

۳۸\_ سپس به صورت علقه (خون بسته) شد، پس خداوند او را آفـرید و آراستهاش نمود.

۳۹\_پس از او زوج مرد و زن قرار داد.

۴۰\_آیا چنین کسی قادر نخواهد بود که مُردگان را زنده کند؟

﴿ أَ يَحْسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُتُرِّكَ سُدى ﴾ يعنى آيا انسان گمان مىكند ب

حسابش نمی رسند و عذاب نمی شود و از او بازخواست نمی کنند؟

سبس فرمود: ﴿ أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِنْ مَنِيّ يُمْنَى ﴾ بعد از اينكه ازدواجكرد.

﴿ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوْى فَجَعَلَ مِنْهُ الرَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَ الْأَنْثَىٰ \_ تا \_ أَ لَيْسَ ذَٰلِكَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يُحْيِيَ الْمَوْتَىٰ ﴾ رد كسانى است كه بعث و نشور را منكر مىشوند. ا

۱. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۷۲



# تفسير سورة دهر (انسان)



۷۶ – سورهٔ دهر (انسان) در

مدینه نازل شده و دارای ۳۱

آیه است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

هَلْ أَتَىٰ عَلَى الْإِنْسَانِ حَبِنَّ مِنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْناً مَذْكُوراً (١)

إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمْشَاحٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعاً بَصِيراً (٢) إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَ إِمْا كَفُوراً (٣)

۱ ــ آیا روزگارانی بر انسان نگذشت که چیزی قابل ذکر نبود؟

۲\_ما انسان را از نطفهٔ مختلط آفریدیم و او را می آزماییم، و او را شنوا و بینا قرار دادیم.

۳\_ همانا ما او را به راه راست هدایت کردیم خواه شاکر باشد و یا کفران
 کند.

﴿ هَلْ أَتَىٰ عَلَى الْإِنْسَانِ حِينُ مِنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْئاً مَذْكُوراً ﴾ فرمود: ﴿ لَمْ يَكُنْ شَيْئاً مَذْكُوراً ﴾ يعنى نه در علم بود و نه در ذكر، و در حديث ديگرى فرمود: در علم بود و در ذكر نبود.

﴿فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعاً بَصِيراً ﴾ و أو را شنّوا و بينا قرار داديم.

﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ ﴾ يعنى براى او راه خير و شر را روشن كرديم. ﴿إِمَّا شَاكِراً وَ إِمَّا كَفُوراً ﴾ و اين رد بر جبريون است كه گمان مىكنند هيچ

فعل و عملي در اختيار آنها نيست. ا

ابن أبى عمير كويد از امام باقر الله لله لا معناى آية ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَ إِمَّا كَفُوراً ﴾ سوال كردم، فرمود: يا آن را قبول مى كند كه در اين صورت شاكر است و يا آن را ترك مى كند كه كافر است. ٢

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر علی در معنای آیهٔ ﴿أَمْشَاحٍ نَبْتَلِیهِ \* فرمود: نطفهٔ مرد با نطفهٔ زن با هم مخلوط می گردد. "

> إِنَّ الْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِنْ كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُوراً (۵) عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيراً (٦) يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَ يَخَافُونَ يَوْماً كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطيراً (٧)

۵\_ همانا نیکوکاران از جامی مینوشند که با کافور آمیخته است.

ع داز سرچشمه ای که بندگان خاص خداوند از آن مینوشند، و به هر کجا که خواستند جاریش میسازند.

٧ ـ به نذر خود وفا مى كنند، واز روزى كه شرّش همه گير است مى ترسند. ﴿إِنَّ الْأَبْرُارَ يَشْرَبُونَ مِنْ كَأْسٍ كَانَ مِـزَاجُــهَا كُــافُوراً ﴾ يـعنى در خـنكى و پاكيزگى زيرا كافور در آن است.

﴿عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللّهِ يُفَجِّرُونَهَا ﴾ يعنى ﴿يَشْرَبُ مِنْهَا ﴾ از آن مىنوشند. ﴿يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَ يَخَافُونَ يَوْماً كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيراً ﴾ مراد از «مستطير» يعنى عظيم و بزرگ. أ

آ. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۷۶

٢. وسائل الشيعة، ج ١. ص ٣۶

بحارالانوار، ج ۵۷، ص ۳۷۶؛ نورالتقلین، ج ۵، ص ۴۶۹؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۵۶؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۷۶

۴. تفسیر برهان، ج ۸.ص ۱۷۷

#### وَ يُطْعِمُونَ الطُّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِيناً وَ يَتبِماً وَ أَسبِراً (٨)

۸ ـ و در حالی که غذایشان را دوست دارنـد بـه مسکـین و یـتیم و اسـیر میدهند.

#### ﴿ وَ يُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِيناً وَ يَتِيماً وَ أَسِيراً ﴾

عبد الله بن میمون قداح از امام صادق الله روایت می کند که فرمود: نزد فاطمه زهراله شهر مقداری جو بود، با آن عصیده ای (غذایی است که جو را با روغن آغشته نموده و سپس می پزند) درست کرد، همین که آن را پختند و پیش روی خود نهادند تا میل کنند، مسکینی آمد و گفت خدا رحمتتان کند مسکینی هستم، علی الله برخاست و یک سوم آن غذا را به سائل داد. چیزی نگذشت که یتیمی آمد و گفت: خدا رحمتتان کند، باز علی الله برخاست و یک سوم دیگر را به یتیم داد. پس از لحظه ای اسیری آمد و گفت خدا رحمتتان کند باز علی الله تخر را هم به او داد، و آن شب حتی طعم آن غذا را نچشیدند، و خدای تعالی این آیات را تا آیهٔ ۲۲ ﴿وَ کَانَ سَعْیُکُمْ مَشْکُوراً \* را در شان امیرالمؤ منین الله این آیات را تا آیهٔ ۲۲ ﴿وَ کَانَ سَعْیُکُمْ مَشْکُوراً \* را در شان امیرالمؤ منین الله نازل کرد و این آیات در مورد هر مؤمنی که در راه خدا چنین کند جاری است. ا

قمطرير يعنى شديد، سخت.

مُتَّكِشِنَ فَبِهَا عَلَى الْأَرْائِكِ لَا يَرَوْنَ فَبِهَا شَمْساً وَ لَا زَمْهَرِبِراً (١٣) وَ دَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلاَلُهَا وَ ذَلَلَتْ قُطُوفُهَا تَذْلَبِلاً (١٤) وَ يُطْافُ عَلَيْهِمْ بِآنِيَةٍ مِنْ فِضَّةٍ وَ أَكُوابٍ كَانَتْ قَوْارِبِرَا (١٥) قَوْارِيرَا مِنْ فِضَّةٍ قَدَّرُوهَا تَقْدِيراً (١٦)

١. مستدرك الوسائل، ج ٧، ص ٢٤٨؛ بحار الانوار، ج ٣٥، ص ٢٤٣

۱۳ ـ در بهشت بر تختهای زیبا تکیه زدهاند، و آنجا نه آفتابی سوزان میبینند و نه سرما را.

۱۴ ـ و سایهٔ درختان بهشتی بر سر آنها سایه افکنده و چیدن صیوه هایش برای آنها بسیار آسان است.

10 ـ و در اطراف آنها ظرفهایی سیمین و کوزههای بلورین میگردانند.
18 ـ که آن ظرفهای بلورین از نقره را به اندازه مناسب مهیّا نمودهاند.

﴿ مُتَّكِئِينَ فِيهَا عَـلَى الْأَرْائِكِ ﴾ يعنى در حـجله هايشان بـر سـرير تكـيه دادهاند.

﴿ وَ دَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلالُها ﴾ سايه هاى درختان بر آنها نزديك است.

﴿ وَ ذَٰلُلَتْ قُطُوفُهٰا تَذْلِيلاً ﴾ ميوههاي آن درختان بر آنها نزديک است بطوري که ايستاده و نشسته از آن ميخورند.

﴿أَكُوابٍ كَانَتْ قَوْارِيرًا ﴾ قَوْارِيرًا مِنْ قِضَّةٍ ﴾ يعنى كوزه هائى بزرگ كه نه دسته دارد و نه لوله، و جام هائى از نقره در بهشت است كه به وسيلهٔ آن مىنوشند.

﴿قَدَّرُوهَا تَقْدِيراً ﴾ يعنى آن كوزهها به قدر مقامشان درست كردهايم. ﴿مِنْ سُنْدُسٍ وَ لِمِنْتَبْرَقٍ ﴾ استبرق يعنى ابريشم. ﴿وَ يُطْافُ عَلَيْهِمْ بِآنِيَةٍ مِنْ فِضَّةٍ وَ أَكُوابٍ كَانَتْ قَوْارِيرَا ﴾ چشم از پشت آن مىبيند همچنانكه از پشت آينه مىبيند.

وَ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ مُخَلَّدُونَ إِذَا رَأَيْتَهُمْ حَسِبْتَهُمْ لُؤْلُوْاً مَنْثُوراً (١٩)

۱. کهف، آیهٔ ۳۱؛ یعنی: از سندس و ابریشم.

۲. بحارالانوار، ج ۸، ص ۱۳۵ ؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۷۷

وَ إِذَا رَأَيْتَ ثَمَّ رَأَيْتَ نَعِيماً وَ مُلْكاً كَبِيراً (٢٠)

عَالَيْهُمْ ثِيْابُ سُندُسٍ نَحَضْرٌ وَ إِسْتَبْرَقٌ وَ حُلُوا أَسْاوِرَ مِنْ فِضَّةٍ وَ سَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرْاباً طَهُوراً (٢١)

۱۹ ـ و در اطراف آنها نوجوانانی زیبا تا ابد میگردند هنگامی که آنها را
 ببینی می پنداری که مرواریدی پراکنده هستند.

۲۰ ــو هنگامی که ببینی، (ماننداین است که) نعمتها و مُلک عظیمی را می بینی.

۲۱ ـ بر اندام بهشتیان لباسهایی از دیبای سبز و حریر ضخیم، و بر دستهایشان دستبندهایی از نقره است، و پروردگارشان نوشیدنی پاک و طهور به آنها می نوشاند.

﴿وِلْدَانُ مُخَلَّدُونَ ﴾ يعني خدمتگزاراني كه دستبند به دست دارند.

﴿ وَ مُلْكَأُكَبِيراً ﴾ يعني نه زوال مي پذيرد و نه فاني مي كردد.

﴿ عَالِيَهُمْ ثِيَابُ سُندُسٍ خُضْرُ وَ لِمِنْتَبْرَقُ ﴾ يعنى لباسهائى از حرير سبز و البريشم بر آنها مى پوشاند. ا

إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ تَنْزِيلاً (٢٣) فَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ وَ لاْ تُطِعْ مِنْهُمْ آثِماً أَوْ كَفُوراً (٢۴) وَ اذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَ أَصِبِلاً (٢٥) وَ مِنَ اللَّيْلِ فَاسْجُدْ لَهُ وَ سَبِّحْهُ لَيْلاً طَوِيلاً (٢٦) ٣٢ ـ همانا ما بر ثو قرآن را نازل كرديم. ٢٣ ـ پس به حكم پروردگارت صبركن، و از هيج گناهكار و كافرى از آنها

بحار الانوار، ج ٨ ص ١٣٥

پیروی مکن.

۲۵ ـ و نام پروردگارت را هر صبح و شام یادکن.

۲۶ ـ و شب برای او سجده کن، و شب هنگام مقداری طولانی او را تسبیح گوی.

خداوند پیامبرش را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ اللَّهُ رَآنَ تَنْزِيلاً \_ تا \_بُكْرَةً وَ أَصِيلاً ﴾ يعنى صبح و نيم روز.

﴿ وَ مِنَ اللَّيْلِ فَاسْجُدْ لَهُ وَسَبِّحْهُ لَيْلاً طَوِيلاً ﴾ يعنى نماز شب بخوان.

نَحْنُ خَلَقْنَاهُمْ وَ شَدَدْنَا أَسْرَهُمْ وَ إِذَا شِئْنَا بَدَّلْنَا أَمْثَالَهُمْ تَبْدِيلاً (٢٨)

۲۸ ـ ما آنها را آفریدیم و بنیانشان را محکم ساختیم، و هرگاه بخواهیم بجای آنها گروه دیگری قرار می دهیم.

﴿ نَحْنُ خَلَقْنَاهُمْ وَ شَدَدْنَا أَسْرَهُمْ ﴾ يعني خلقت ايشان را محكم كرديم.

شاعر میگوید:

و ضامرة شـــد المـــليك أســرها يكاد ماذنها أسقلها و ظهرها و بطنها

گفت: ضامره یعنی: اسب او که ملیک آن را محکم کرد؛

اسرها يعنى: خلق كردبه وجود آورد؛

یکاد ماذنها یعنی: گردنش را

يكون شطرها يعنى: نصف آن. أ

# تفسير سورة مرسلات



۷۷ - ســورهٔ مــرسلات در

مکه نازل شده و دارای ۵۰

آیه است.



#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

وَ الْمُرْسَلانِ عُرْفاً (١)

فَالْغَاصِفَاتِ عَصْفاً (٢)

وَ النَّاشِزاتِ نَشْراً (٣) فَالْفُارِقَاتِ فَرْقاً (۴)

فَالْمُلْقِيَاتِ ذِكْراً (۵) ﴿ أَلَيْتَ الْمُوالِينَ الْمُ

عُذْراً أَوْ نُذْراً (٦)

إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوْاقِعٌ (٧) فَإِذَا النُّجُومُ طُمِسَتْ (٨)

ا ـ سوگند به فرستادگان یی در یی.

۲ ـ سوگند به آنها که همچون تند باد در شتابند.

٣\_ سوگند به آنها که گستر اندهاند.

۴\_ سوگند به آنها که جدا کننده هستند.

۵\_ سوگند به آنها که القا کنندهٔ ذکر (به انبیاء) هستند.

۶\_برای اتمام حجت یا انذار کننده.

٧ ـ همانا آنچه كه به شما وعده داده مى شود واقع خواهد شد.

۱۸ پس هنگامی که ستارگان بی نور و محو میشوند.

﴿ وَ الْمُرْسَلاٰتِ عُرُفاً ﴾ فرمود: اين آيات تابع يكديكر و مترتب بر هم هستند.

﴿فَالْعَاصِفَاتِ عَصْفاً ﴾ يعني قبر.

﴿ وَ النَّاشِرَاتِ نَشْراً ﴾ يعني مرك را نشر مي دهند.

﴿فَالْفَارِقَاتِ فَرْقاً﴾ يعنى چهارپا.

﴿ فَالْمُلْقِياتِ ذِكْراً ﴾ يعنى ملائكه .

﴿عُذْراً أَوْ نُذْراً ﴾ يعنى شما را مىترسانم و حجت را بر شما تمام مىكنم، كه اين آيه قسم است و جوابش ﴿إنَّما تُوعَدُونَ لَوْاقِعٌ ﴾ مىباشد.

﴿ فَإِذَا النَّجُومُ طُمِسَتْ ﴾ يعنى نور ستاركان از بين مىرود و سقوط

مىكنند. <sup>ا</sup>

وَ إِذَا السَّمَاءُ فُرِجَتْ (٩) مُحَدِّرًا السَّمَاءُ فُرِجَتْ (٩)

وَ إِذَا الْجِبَالُ نُسِفَتْ (١٠)

وَ إِذَا الرُّسُلُ أُقِّتَتْ (١١)

لِأَيِّ يَوْمِ أُجِّلَتْ (١٢)

لِيَوْمِ الْفَصْلِ (١٣)

۹ ـ و هنگامی که آسمان شکافته میشود.

۱۰ ـ و هنگامی که کوهها از جا کنده میشوند.

۱۱ ـ و هنگامی که برای رسولان، وقت (گواهی بر امتان) معین کنند.

۱۲ - برای چه روزی تعیین وقت شده؟

۱۳ ـ برای روز جدایی.

﴿ وَ إِذَا السَّمَاءُ فُرِجَتْ ﴾ يعنى هنگامي كه آسمان منفجر شده و منشق مي گردد.

﴿ وَ إِذَا الْجِبَالُ نُسِفَتْ ﴾ يعنى هنگامى كه كوهها از جا كنده مىشود. ﴿ وَ إِذَا الرُّسُٰلُ أُقِّتَتْ ﴾ يعنى رسولان در اوقاتى مختلف مبعوث مىشوند. ﴿ لِأَيِّ يَوْمٍ أُجِّلَتْ ﴾ يعنى تاخير انداخته شده است.

﴿لِيَوْمِ الْفَصْلِ ﴾ براى روز جدايى.

ابى الجارود روايت مىكند كه امام باقر الله عناى آية ﴿ فَإِذَا النَّجُومُ اللَّهِ اللَّهُ النَّاجُومُ طُمِسَتُ ﴾ فرمود: يعنى نورش از بين مىرود. ٢

> أَلَمْ نَخْلُقْكُمْ مِنْ مَاءٍ مَهِينٍ (٢٠) فَجَعَلْنَاهُ فَي قَرَارِ مَكِينٍ (٢١) إلىٰ قَدَرٍ مَعْلُومٍ (٢٢)

٢٠ \_آيا ما شما را از آب بيمقدار نيافريديم؟

۲۱ ـ پس آن را در قرارگاهی محفوظ قرار دادیم.

۲۲ ـ تا مدتی معین و معلوم.

﴿ أَلَمْ نَخْلُقُكُمْ مِنْ مَاءٍ مَهِينٍ ﴾ يعنى آب كنديده. ﴿ فَجَعَلْنَاهُ فِي قَرْارٍ مَكِينٍ ﴾ يعنى در رحم. ﴿ إِلَىٰ قَدَرٍ مَعْلُومٍ ﴾ يعنى تا انتهاى اجل. "

#### أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ كِفَاتاً (٢٥)

تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۷۰؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۸۸؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۸۹

٢. نورالثقلين، ج ٥، ص ۴٨٨ ؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ١٨٩

٣. بحارالانوار، ج ٧٩، ص ٣٤

أَخْيَاءً وَ أَمْوَاتاً (٢٦)

وَ جَعَلْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ شَامِخَاتٍ وَ أَشْقَيْنَاكُمْ مَاءً فُرَانَا (٢٧)

٢٥ ـ آيا ما زمين را محل اجتماع قرار نداديم؟

۲۶ ـ هم برای مُردگان و هم برای زندگان؟

﴿ وَجِعَلْنَا فِيهَا رَوْاسِيَ شَامِخًاتٍ ﴾ كوههاي بلند.

﴿ وَ أَسْقَيْنَاكُمْ مَاءً فُرِاتًا ﴾ يعني آب خنك و گوارا و هـر آب گـوارا از فـرات سـت. ا

> انْطَلِقُوا إِلَىٰ ظِلِّ ذِي ثَلاْثِ شُعَبِ (٣٠) ٣٠ـبرويد به سوى ساية دودهاى سه شاخه. ﴿انْطَلِقُوا إِلَىٰ ظِلِّ ذِي ثَلاْثِ شُعَبِ﴾ در آن سه شعبه از آتش است.

> > إِنَّهَا تَرْمي بِشَرَرِكَالْقَصْرِ (٣٢) كَأَنَّهُ جِمْالَتْ صُفْرٌ (٣٣)

٣٢\_ همانا أن شعله هايي همچون قصر از خود پرتاب ميكند.

١. بحار الانوار، ج ٩، ص ٢٤٤

٣٣ ـ گويي (آن شرارهها) همچون شتران زرد رنگي هستند.

﴿ إِنَّهَا تَرْمِي بِشَرَرٍ كَالْقَصْرِ ﴾ شرارههائي همچون كاخها و كوهها پرتاب ميكنند.

﴿ كَأَنَّهُ جِمَالَتُ صُفْرٌ ﴾ يعني سياه. ١

إِنَّ الْمُتَّقَبِنَ في ظِلاَٰلٍ وَ عُيُونٍ (٤١)

۴۱ ممانا پرهیزگاران (در بهشت) در زیبر سایهٔ (درختان و در کنار)چشمه ها قرار دارند.

﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي ظِلالْ وَ عُيُونٍ ﴾ همانا متقين در سايه اى از نور كه روشن تر از نور خورشيد است، مى باشند.

> وَ إِذَا قَبِلَ لَهُمْ ازْ كَعُوا لاَ يَرْ كَعُونَ (۴۸) وَيْلٌ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ (۴۹) فَبِأَيِّ حَدبِثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ (۵۰)

۴۸ ـ و هنگامی که به آنها (کافران)گفته شود که رکوع کنید رکوع نمیکنند. ۴۹ ـ در آن روز وای بر تکذیب کنندگان.

۵۰ پس به كدامين سخن بعد از آن (قرآن) ايمان مي أورند.

﴿ وَ إِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لا يَرْكَعُونَ ﴾ يعنى وقتى به ايشان گفته مىشود: امام را دوست بداريد و ولايتش را بپذيريد، نمىپذيرند.

سپس خداوند به پیامبرش ﷺ فرمود: ﴿ فَبِأَيِّ حَدِیثٍ ﴾ بعد از اینکه آن را برای تو بیان کردم ایمان می آورند. ۲

۱. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۷۲؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۱۹۰

۲. تفسير صافي، ج ٧، ص ٣٧۴؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٢٩٠؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ١٩٢



# تفسير سورة نبأ



۷۸ – سورهٔ نبأ در مکه نازل

شده و دارای ٤١ آيه است.



### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

عَمَّ يَتَسْاءَلُونَ (١)

عَنِ النَّبَا ِالْعَظهِمِ (٢)

الَّذِي هُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ (٣) 1 ـ از چه چيزی سؤال میکنند؟

۲\_از خبر بزرگ (قیامت).

۳\_ خبری که در آن اختلاف دارند.

﴿عَمَّ يَتَسْاءَلُونَ \* عَنِ النَّبَإِ الْعَظِيمِ \* الَّذِي هُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ ﴾

حسین بن خالد گوید امام رضا الله در معنای آیه ﴿ عَمَّ یَمَسَاءَلُونَ ... ﴾ فرمود: امیر المؤمنین الله فرمود: برای خداوند نبأ بزرگتری از من نیست، و برای خداوند آیه ای بزرگتر از من نیست، و به تحقیق فضیلت من بر امتهای گذشته عرضه شد با اختلاف زبانهائی که داشتند به فضیلت من اقرار نکردند. ا

بحارالانوار، ج ۱۳۶ ص ۱؛ تغسیر برهان، ج ۸ ص ۱۹۴؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۹۱؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۸۰

أَ لَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِهَاداً (٦) وَ الْجِبَالَ أَوْتَاداً (٧)

ع\_اً يا ما زمين را محل آسايش قرار نداديم؟

٧ ـ و كومها را ميخهاى زمين؟

﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِلهَاداً ﴾ زمين گهوارهاي است كه بشريت در آن يرورش مي يابد.

﴿ وَ الْجِبْالَ أَوْ تَاداً ﴾ يعني كوهها ميخهاي زمين هستند.

وَ جَعَلْنَا اللَّيْلَ لِبَاساً (۱۰) ۱۰ ـ و شب را پوشش قرار دادیم. ﴿وَجَعَلْنَا اللَّیْلَ لِبْاساً﴾ یعنی شبْ روز را می پوشباند. ا

وَ جَعَلْنَا سِرَاجاً وَهَاجاً (۱۳)

وَ أَنْزَلْنَا مِنَ الْمُعْصِرَاتِ مَاءً ثَجَّاجاً (۱۴)

17 - و در آن چراغی نورافشان قرار دادیم.

18 - و از ابرها آب فراوان نازل کردیم.

﴿وَ جَعَلْنَا سِرَاجاً وَهَّاجاً ﴾ منظور خورشید نورانی است.

﴿وَ أَنْزَلْنَا مِنَ الْمُعْصِرَاتِ ﴾ از ابرها.

﴿مَاءً ثَجَّاجاً ﴾ یعنی با ریزش پی در پی.

وَ جَنَّاتٍ أَلْفَافاً (١٦)

۱. نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۹۲؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۹۶

۱۶ ـ و باغهابي پر درخت. ﴿ وَ جَنَّاتٍ أَلَّفَافاً ﴾ باغهائي كه با درختاني در هم پيچيده است. ا

وَ فُتِحَتِ السَّمَاءُ فَكَانَتْ أَبُواباً (١٩)

وَ شَيْرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتْ سَزَاباً (٢٠)

إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتْ مِرْضَاداً (٢١)

لِلطُّاغينَ مَآباً (٢٢)

لأَبِشِينَ فَيِهَا أَحْقَابًا (٢٣)

لأ يَذُوقُونَ فيها بَرْداً وَ لأَشَرَاباً (٢٤)

إِلاَّ حَميِماً وَغَشَاقاً (٢٥)

19\_و آسمان باز شده و به صورت درهای گوناگون در میآید.

۲۰ ـ و کوهها به حرکت در آماده و به صورت سراب می گردند.

۲۱ ـ همانا جهنم كمينگاه (كافران و گنهكاران) است.

۲۲ ـ و جايگاهي براي طغيانگران.

۲۳ .. مدتهای بسیار طولانی در آن میمانند.

۲۴\_در آنجا نه چیز خنکی میآشامند و نه نوشیدنی (گواراثی).

۲۵ ـ مگر آبی سوزان از چرک و خون.

﴿ وَ فُتِحَتِ السَّمَاءُ فَكَانَتْ أَبُوا بالَّه يعنى درهاى بهشت باز مىشود.

﴿ وَ سُيِّرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَاباً ﴾ يعنى كوهها چون سراب مىشود، كه در بيابان از دور برق مىزند.

﴿إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتْ مِرْصَاداً ﴾ كه «مرصاد» به معناى قائم است يعنى بدرستى

١. بحارالانوار، ج ٩، ص ٢٤٧ ؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ۴٩٢ ؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ١٩٧

كه جهنم قائم و ثابت باشد.

﴿لِلطُّاغِينَ مَآباً ﴾ يعنى منزلكاه سركشان است.

﴿ لأُبِثِينَ فِيهَا أَخْفَاباً ﴾ احقاب به معنای سالها، و ﴿ حقب ﴾ به معنای هشتاد سال است، و هر سال سیصد و شصت روز است، و یک روز قیامت برابر هزار سال از سالهای دنیا است که شما میشمارید. ۱

﴿ لا يَذُو قُونَ فِيهَا بَرْداً ﴾ مراد از «برد» خواب است.

إِنَّ لِلْمُتَّقَبِنَ مَفَازاً (٣١)

۳۱\_ همانا برای پرهیزگاران پیروزی و کامیابی است.

﴿إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازاً ﴾ متقيان در آن روز رستگار مىشوند.

در روایت ابی الجارود از امام باقر السلام در معنای جمله ﴿إِنَّ لِلْمُتَّقِینَ مَفَازاً ﴾ آمده که امام فرمود: متقین کراماتی دارند. ۳

> وَكَوْاعِبَ أَثْرُاباً (٣٣) وَكَأْساً دِهَاقاً (٣۴)

۳۳ و دخترانی جوان و همسن و سال که شبیه هم هستند.

۳۴\_و جامهایی پر از نوشیدنی (پاکیزه).

١. بحارالانوار، ج ٨، ص ٢٩٥ ؛ معانى الاخبار، ص ٢٢١

۲. نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۹۴؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۸۲؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۱۹۸

٣. بحار الانوار، ج ٨ ص ١٣٤ و ج ٤٧، ص ٢٨٢؛ تفسير صافي، ج ٧، ص ٣٨٤

﴿ وَكُواعِبَ أَتْرَاباً ﴾ يعني كنيزاني شبيه به هم، كه در خدمت اهل بهشت هستند. ا

﴿ وَكُواعِبَ أَتْرَاباً ﴾ يعنى دختر نورس. ﴿ كَأْساً دِهٰاقاً ﴾ يعنى كاسههائي پر.

يَوْمَ يَقُومُ الرَّوحُ وَ الْمَلاَئِكَةُ صَفًّا لاَ يَتَكَلَّمُونَ إِلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمٰنُ وَ فَالَ صَوْاباً (٣٨)

۱۳۸ روزی که روح و فرشتگان در یک صف می ایستند، و هیچ یک سخنی نمی گویند مگر به اذن خداوند رحمان (که در این صورت) سخن درست و صواب می گوید.

﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَ الْمَلاٰئِكَةُ صَفًّا لاَ يَتَكَلَّمُونَ ﴾ روح ملكى بزركتر از جبرئيل و ميكائيل است كه بارسول خدا عَيَّيْنِ أَللُهُ بود و او با ائمه المِيَّكِ نيز هست. آ

إِنَّا أَنَّذَرْنَاكُمْ عَذَاباً قَربِباً يَوْمَ يَنْظُرُ الْمَرْةُ مَا قَدَّمَتْ يَذَاهُ وَ يَقُولُ الْكَافِرُ يَا لَيُتَنَي كُنْتُ تُزاباً (۴۰)

۴۰ همانا ما شما را از عذاب نزدیکی ترساندیم، (عذاب) روزی که انسان
 هر چه از قبل فرستاده را در مقابل خود میبیند، و کافر (با دیدن اعمال خود) میگوید: ای کاش خاک بودم (و نتیجهٔ اعمالم را نمی دیدم).

بحارالانوار، ج ٨، ص ١٣٤

۲. نورالثقلين، ج ۵ ص ۴۹۶؛ تفسير صافي، ج ٧، ص ٣٨٥؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ٢٠٠

﴿إِنَّا أَنْذَرْنَاكُمْ عَذَاباً قَرِيباً ﴾ يعنى در آتش.

﴿ يَوْمَ يَنْظُرُ الْمَرْءُ مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ وَ يَقُولُ الْكَافِرُ يَالَيْتَنِي كُنْتُ تُزَاباً ﴾ يعنى اى كاش علوى بودم.



۱. نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۹۶؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۰۱

# تفسير سورة نازعات



۷۹ – سورهٔ نازعات در مکه

نـازل شـده و دارای ٤۶ آيـه

است.



#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

وَ النَّازِغَاتِ غَرْقاً (١)

وَ النَّاشِطَاتِ نَشْطاً (٢)

وَ الشَّابِخَاتِ سَبْحاً (٣)

فَالسَّابِقَاتِ سَبْقاً (۴)

۱ ـ سوگند به فرشتگانی که (به سختی) جان (کافران) را میگیرند.

۲\_ سوگند به فرشتگانی که (به راحتی) جان (مومنان) را میگیرند.

۳\_ سوگند به فرشتگانی که برای اجرای فرمان الهی به سرعت عمل
 می کنند.

۴\_ سوگند به فرشتگانی که بر هم سبقت میگیرند.

﴿ وَ النَّازِعَاتِ غَرْقاً ﴾ يعنى فرشتگانى كه روح را مىگيرند.

﴿ وَ النَّاشِطَاتِ نَشْطاً ﴾ يعني كفار در دنيا در فرح و شادي هستند.

﴿ وَ السَّابِحَاتِ سَبْحاً ﴾ مؤ منيني كه تسبيح الهي را مي كويند. ١

ابی الجارود روایت میکند که امام باقرط الله در معنای آیه ﴿فَالسَّابِقَاتِ سَبْقاً﴾ فرمود: ارواح مؤمنین همانند دنیا به سوی بهشت سبقت میگیرند و ارواح کافرین نیز به سوی آتش جهنم سبقت میگیرند. ا

يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ (٦)

تَتْبَعُهَا الرُّادِفَةُ (٧)

قُلُوبٌ يَوْمَئِذٍ وَاجِفَةٌ (٨)

أَبْضارُها خاشِعَةٌ (٩)

يَقُولُونَ أَ إِنَّا لَمَرْدُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ (١٠)

أَ إِذَا كُنَّا عِظَاماً نَخِرَةً (١١)

قَالُوا تِلْكَ إِذَاكَرَّةٌ خَاسِرَةٌ (١٢)

فَإِنَّمَا هِيَ زَجْرَةً وَاحِدَةً (١٣)

فَإِذَا هُمْ بِالسَّاهِرَةِ (١٤)

۶- روزی که زلزلههای وحشناک عالم را بلرزاند.

٧-و به دنبال آن صبحهٔ (آسمانی) بیاید.

۸\_ در آن روز دلهایی به شدّت در اضطراب باشد.

٩ ـ چشمهایشان از شدّت ترس به زیر افکنده باشند.

١٠ ـ ولي باز ميگويند: آيا ما دوباره زنده خواهيم شد؟

١١ ـ هنگامي كه استخوانهاي ما يوسيده شد؟

۱۲ ـ می گویند: اگر زنده شدیم، دراین صورت زیانکار خواهیم بود.

١٣ ـ زنده شدن دوباره فقط با يک صيحه (صور دوم) است.

۱۴ ـ پس هنگامی که همه در یک جاگرد هم میآیند.

بحارالانوار، ج ۶، ص ۲۲۸ و ج ۷، ص ۴۶؛ نورالشقلین، ج ۵، ص ۴۹۷؛ تـفسیر بـرهان، ج ۸ ص ۳۰۴

﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ \* تَتْبَعُهَا الرَّادِفَةُ \* يعنى زمين زير پاي اهلش شكافته ميشود، و «رادفه» به معناي صيحه است. ا

﴿ قُلُوبٌ يَوْمَئِذٍ وَاجِفَةً ﴾ يعني قلبها در آن روز ترسان است.

﴿ أَبْصَارُهٰا خَاشِعَةٌ ﴾ يَقُولُونَ أَ إِنَّالَمَرْدُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ ﴾ قريش گفتند آيا بعد از مرگ دوباره زنده شده و بر ميگرديم.

﴿ أَ إِذَا كُنَّا عِظَاماً نَخِرَةً ﴾ يعني پوسيده و از هم پاشيده شده.

﴿تِلْكَ إِذَا كُرَّةً خُاسِرَةً ﴾ كفار اين سخن را از روى استهزاء گفتند.

﴿ فَإِنَّما هِيَ زَجْرَةٌ وَاحِدَةٌ \* فَإِذَا هُمْ بِالسَّاهِرَةِ ﴾ منظور از «زجرة» نفخهٔ دوم در صور است و «ساهره» محلى در شام در نزديكي بيتالمقدس مي باشد. ٢

ابى الجارود روايت مىكندكه امام باقرعالي در معناى آية ﴿أَ إِنَّا لَمَرْدُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ ﴾ فرمود: يعنى در خلقتى جديد.

﴿فَإِذَا هُمْ بِالسَّاهِرَةِ ﴾ «ساهره» يعنى زمين، چون كفار در قبرها قرار دارند، همين كه زجره و صيحه را مى شنوند از قبرشان بيرون مى آيند، و با خلقتى تمام عيار روى زمين قرار مى گيرند. "

إِذْ نَادَاهُ رَبُّهُ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوىٌ (١٦)

1۶ ـ هنگامی که پروردگارش او را در وادی مقدس طوی ندا داد.

﴿ بِالْوٰادِ الْمُقَدَّسِ ﴾ يعنى پاک و مطهر.

﴿طُويُّ ﴾ اسم بياباني است. ٢

تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۰۵؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۴۹۹؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۹۲
 بحارالانوار، ج ۷، ص ۱۰۷؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۹۲؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۰۶
 بحارالانوار، ج ۷، ص ۴۶

۴. تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۰۷ ؛ نورالثقلین، ج ۵ ص ۴۹۹ ؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۹۲

فَحَشَرَ فَنَادِيٰ (٢٣)

فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَىٰ (٢٤)

فَأَخَذَهُ اللَّهُ نَكَالَ الْآخِرَةِ وَ الْأُولَىٰ (٢٥)

۲۳ \_ پس (فرعون ساحران را) جمع کرد و (مردم را) دعوت کرد.

۲۴ ـ پس گفت: منم پروردگار بزرگ شما.

۲۵ ـ پس خداوند او را به عذاب دنیا و آخرت گرفتار کرد.

﴿فَحَشَرَ﴾ يعني فرعون.

﴿ فَنَادَىٰ ۞ فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَىٰ ۞ فَأَخَذَهُ اللّهُ نَكَالَ الْآخِرَةِ وَ الْأُولَىٰ ۞ و «نكال» يعنى عقوبت، وعقوبت آخرتش به خاطر اين بود كه گفت: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَىٰ ﴾ وكلمة اولى كه گفت اين بود: ﴿ مُا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلْهٍ غَيْرِي ۞ پس خداوند او را به خاطر همين دو گفتار هلاك كرد. ا

وَ أَغْطَشَ لَيْلَهَا وَ أَخْرَجَ ضُحَاهًا (٢٩)

وَ الْأَرْضَ بَعْدَ ذَٰلِكَ دَخَاهَا (٣٠)

۲۹ ـ و شبش را تیره و روزش را روشن گردانید.

۳۰ ـ و زمین را بعد از آن گسترش داد.

﴿ وَ أَغْطَشَ لَيْلَهَا ﴾ يعني شبش را تاريك كرد.

اعشى گويد:

و بهماء باللیل غطش الغداة مسؤنسي فنون فناداها یعنی: به وسیلهٔ آن دو شب صبح را تیره و تار کرد که در این تاریکی شب مونس من داد و فریاد بود.

۱. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۹۴؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۰۰؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۰۷

﴿ وَ أَخْرَجَ ضُحَاهَا ﴾ يعني خورشيد. ﴿ وَ الْأَرْضَ بَعْدَ ذَٰلِكَ دَحَاهَا ﴾ يعني كستراند.

> وَ الْجِبَالَ أَرْسَاهَا (٣٢) ٣٢\_وكوهها را ثابت نمود. ﴿ وَ الْجِبَالَ أَرْسَاهًا ﴾ يعنى ثابت داشت.

يَوْمَ يَتَذَكَّرُ الْإِنْسَانُ مَا سَعَىٰ (٣٥) وَ بُرُزَتِ الْجَحِبِمُ لِمَنْ يَرِىٰ (٣٦)

۳۵\_ روزی که انسان آنچه را که عمل کرده متذکر می شود.

۳۶\_و جهنم برای هر بینندهای آشکار شود.

﴿ يَوْمَ يَتَذَكَّرُ الْإِنْسَانُ مَا سَعَىٰ ﴾ تمام اعمالش راكه مرتكب شده همه را به ياد بياورد.

﴿ وَ بُرِّزَتِ الْجَحِيمُ لِمَنْ يَرِيٰ ﴾ فرمود: حاضر ميشود.

وَ أَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبَّهِ وَ نَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوىٰ (۴۰) فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأُوىٰ (۴۱)

۴۰ و اما کسی که از مقام پروردگارش بترسد و نفسش را از هوا باز دارد. ۴۱ پس همانا بهشت منزلگاه اوست.

﴿ وَ أَمُّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَ نَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوىٰ ﴿ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأُوىٰ ﴿ كه اين درباره بنده خدا است، كه وقتى در برابر معصيت خدا قرار مى گيرد با اينكه مى تواند مرتكب شود، از ترس خدا مرتكب نمى شود، و به خاطر نهى خدا نفس خود را از ارتكاب آن نهي ميكند، و تلافي اين عملش همان بهشت است. ا

يَسْئُلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيُّانَ مُرْسَاهَا (۴۲) فَهِمَ أَنَّتَ مِنْ ذِكْزاهَا (۴۳) إلىٰ رَبِّكَ مُنتَهَاهَا (۴۴)

۴۲ ـ از تو دربارهٔ قیامت سؤال میکنند که چه وقت بر پا می شود؟

۴۳ ـ تو را دیگر بااین یادآوری چه کار است؟

۴۴\_نهایت کار آن به سوی پروردگارت است.

﴿يَسْنَئَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيُّانَ مُرْسَاهًا﴾ يعنى چه وقت بيا مىشود؟

و خداوند متعال در پاسخش فرمود: ﴿ إِلَى رَبِّكَ مُنْتَهَاهَا ﴾ يعنى علم آن نزد پروردگار تو است.

كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَهَا لَمْ يَلْبَتُوا إِلاُّ عَشِيَّةً أَوْ ضُحَاهَا (٢٦)

۴۶ ـ آنها چون روز قیامت را ببینند گویی همهٔ عمر دنیا شامگاهی یا چاشتگاهی بیش نبوده است.

﴿ إِلاُّ عَشِيَّةً أَوْ ضُحٰاهًا ﴾ يعني قسمتي از يك روز. ٢

ا. نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۰۶

٢. تفسير صافي، ج ٧، ص ٣٩٤؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٠٨

### تفسير سورة عبس



۸۰ - سـورهٔ عـبس در مکـه

نـازل شـده و دارای ٤٢ آيـه

است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

عَبَسَ وَ تَوَلَٰى (١) أَنْ جُاءَهُ الْأَعْمَىٰ (٢)

وَ مَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَزُّكُى (٣)

أَوْ يَذَّكُّرُ فَتَنْفَعَهُ الذُّكْرِيٰ (۴) أَمَّا مَن اسْتَغْنىٰ (۵)

فَأَنَّتَ لَهُ تَصَدّٰى (٦)

وَ مَا عَلَيْكَ أَلاَّ يَرَّكَٰى (٧) وَ أَمَّا مَنْ جَاءَكَ يَشْعَىٰ (٨)

وَ أَمَّا مَنْ جُاءَكَ يَسْعَىٰ (١ وَ هُوَ يَخْشَىٰ (٩)

فَأَنْتَ عَنْهُ تَلَهِّى (١٠)

كَلاَّ إِنَّهَا تَذْكِرَةٌ (١١) ١ ـ چهره در هم كشيد و اعراض نمود.

۲ ـ هنگامی که آن مرد نابینا به نزدش آمد.

۳ــو تو چه می دانی شاید که او مردی باتقوا و پاکیزه باشد.

۴\_یا متذکر گردد پس ذکرش به حال او سودمند باشد.

۵\_ اما آن کسی که ثروتمند است،

ع\_پس تو به او روی می آوری،

۷\_و اگر او خود را باکیزه نسازد چیزی بر تو نیست.

٨\_و اما كسى كه به نزد تو مى آيد و كوشش مى كند.

۹ ... و او می ترسد.

۱۰ ـ تو از او غافل میشوی.

11 ـ هرگز (چنین نیست)، همانااین (آیات قرآن) برای پند و تذکر است.
 ﴿عَبَسَ وَ تَوَلَّى ﷺ أَنْ جِاءَهُ الْأَعْمَىٰ ﴾

در شأن عثمان و عبد الله بن ام مكتوم كه موذن رسول خدا مَيُوافيهُ و نابينا بود نازل شده بدین سبب که روزی ابن ام مکتوم بخدمت حضرت رسول ﷺ آمد و در مجلس آن سرور عالمیان عَلَیْ اصحاب نشسته بودند، حضرت ابن اممكتوم را مقدم بر عثمان نشانيد. عثمان أز توجه حضرت به ابن اممكتوم عبوس کرده از او اعراض نمود پس این آیه نازل شد ﴿عَبَسَ وَ تَوَلَّی ﴾ یعنی عثمان ﴿أَنْ جَاءَهُ الْأَعْمَىٰ وَ مَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَزَّكِّي ﴾ و چه چيز تو را به حال شخص کور دانا گردانید یعنی ابن ام مکتوم که او پاکیزه و مطهر از گناهان مى باشد ﴿أَوْ يَذَّكُّرُ ﴾ يعنى رسول خدا عَيَّ إِللهُ أو را بند و اندرز داد و سپس عثمان را مورد خطاب قرار داد و فرمود: ﴿ أَمُّا مَن اسْتَغْنىٰ \* فَأَنْتَ لَهُ تَصَدَّى \* اما آن کس که مستغنی است بمال خود و ریاستی نظر به اقوام و عشایر خود دارد پس توای عثمان به سوی او روی می آری و متوجه به او می شوی و اگر مقدم بر تو نشیند آن را مکروه نمی داری ﴿ وَ مُاعَلَیْکَ أَلَّا یَزَّکّی ﴾ یعنی باکی نداری تو که آیا آن مستغنی خوب است یا نه و آراسته به ایمان است یا در کفر خود غوطهور مىباشد.

﴿ وَ أَمُّا مَنْ جُاءَكَ يَسْعَىٰ ﴾ و اما آن كسى كه آمد بتو يعنى ابن ام مكتوم در حالتي كه سعى مينمود و شتاب ميكرد.

﴿ وَ هُوَ يَخْشَىٰ \* فَأَنْتَ عَنْهُ تَلَهِّى ﴾ يعنى پس تو از او رو مى گردانى و ملتفت به او نمى شوى. ١

﴿كَلاُّ إِنَّهَا تَذْكِرَةٌ ﴾ يعني قرآن.

في صُحُفٍ مُكَرَّمَةٍ (١٣)

مَرْفُوعَةِ مُطَهِّرَةٍ (١٤)

بِأَيْدِي سَفَرَةٍ (١٥)

كِزامِ بَرَرَةٍ (١٦)

قُتِلَ الْإِنْسَانُ مَا أَكْفَرَهُ (١٧)

مِنْ أَيُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ (١٨)

مِنْ نُطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ (١٩)

ثُمَّ السَّبيلَ يَسَّرَهُ (٢٠)

ثُمَّ أَمَاتَهُ فَأَقْبَرَهُ (٢١)

ثُمَّ إِذَا شَاءَ أَنْشَرَهُ (٢٢)

كَلاُّ لَمُّا يَقْضِ مَا أَمَرَهُ (٢٣)

۱۳ ـ در صحیفههایی با ارزش محفوظ است.

۱۴ ـ صحيفه هايي بلند مرتبه و پاكيزه.

10 ـ به دست سفيران حق است.

بحارالانوار، ج ۱۷، ص ۸۵ و ج ۳۰، ص ۱۷۴؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۳۹۹؛ نورالثقلین، ج۵، ص ۵۰۸؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۱۲

۱۶ \_که عالی مقام و نیکوکارناد.

۱۷ \_ مرگ بر انسان باد که چقدر ناسیاس است.

۱۸ \_ (نگاه نمی کند که خداوند) او را از چه چیز خلق کرده است؟

۱۹ \_ او را از نطفهٔ بی مقداری آفرید پس او را آراست.

۲۰ \_ سپس راه را بر او آسان نمود.

۲۱ \_ سپس او را میراند و در قبر گذاشت.

۲۲ \_ سپس هر وقت که خواست او را زنده میکناد.

۲۳\_چنین نیست (که او میپندارند)، او هنوز آنچه خداوند امر کرده را به حا نباورده است.

﴿ فِي صُحُفٍ مُكَرَّمَةٍ ۞ مَرْفُوعَةٍ ﴾ يعنى نزد خدا.

﴿مُطَهَّرَةٍ \* بِأَيْدِي سَفَرَةٍ ﴾ يعنى در دست ائمه التَّكِيرُ ﴿كِرَامٍ بَرَرَةٍ ﴾ ا

﴿قُتِلَ الْإِنْسَانُ مَا أَكْفَرَهُ ﴾ مراد از انسان اميرالمؤ منين اليُّهُ است.

﴿مَا أَكْفَرَهُ ﴾ يعني آن حضرت چه عمل و گناهي كرده بود كه كشته شد؟

﴿ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ \* مِنْ نُطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ \* ثُمَّ السَّبِيلَ يَسَّرَهُ \* يعنى

خداوند مسير خير را براى انسان آسان كرده است.

﴿ ثُمَّ أَمَاتَهُ فَأَقْبَرَهُ \* ثُمَّ إِذَا شَاءَ أَنْشَرَهُ ﴾ در رجعت.

﴿ كَلا لَمُّا يَقْضِ مَا أَمَرَهُ ﴾ يعنى دربارة اميرالمؤمنين الرابي هر چه به او امر كرده بوديم را بجا نياورده است و بزودى برمى كردد تا آنچه بدان امر شده را بجا بياورد. ٢

أبى أسامه كويد از امام باقرعا علي دربارة آية ﴿ قُتِلَ الْإِنْسَانُ مَا أَكْفَرَهُ ﴾ سوال

ا. نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۱۰؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۰۰؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۱۳
 ۲. بحارالانوار، ج ۳۶، ص ۱۷۴ و ج ۵۳، ص ۹۹

كردم، فرمود: بله! دربارة امير المؤمنين على العلاق ثازل شده است.

﴿ مُا أَكُ فَرَهُ ﴾ يعنى اى منافقين چقدر كفران و عناد به كشتن امير المؤمنين الله و مناد به كشتن المير المومنين الله و مين الله و المير المومنين الله و مين الله و الله و مين الله و الله كه خداوند به آن حضرت گرامى داشته را بيان كرده و مىفرمايد: ﴿ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴾ يعنى او را از طينت پيامبران آفريد.

﴿فَقَدَّرَهُ ﴾ و آن حضرت را براي خير و نيكوئي معين نمود.

﴿ثُمَّ السَّبِيلَ يَسَّرَهُ ﴾ يعنى آن حضرت مسير هدايت و حق است.

﴿ثُمَّ أَمَاتَهُ ﴾ آنگاه مانند پيامبران مرد.

﴿ثُمَّ إِذَا شَاءَ أَنْشَرَهُ ﴾ روای گوید: عرض کردم معنای ﴿ثُمَّ إِذَا شَاءَ أَنْشَرَهُ ﴾ سِت؟

امام المالية فرمود: يعنى او را در زمان رجعت زنده كند و دربارهٔ دشمنان آنچه خداوند به او امر فرموده بود حكم فرمايد. أ

> فَلْيَتْظُرِ الْإِنْسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ (٢٣) أَنَّا صَبَبْتَنَا الْمُاءَ صَبًّا (٢٥) ثُمَّ شَقَقُنَا الْأَرْضَ شَقًّا (٢٦) فَأَنْبَتْنَا فِيهَا حَبًّا (٢٧) وَ عِنْباً وَ قَضْباً (٢٨) وَ حَذَائِقَ غُلْباً (٢٨) وَ حَذَائِقَ غُلْباً (٣٠) وَ فَاكِهَةً وَ أَنَّا (٣١)

۱. بحارالانوار، ج ۵۳، ص ۹۹؛ نورالثقلين، ج ۵، ص ۵۱۰؛ تفسير برهان، ج ۸، ص ۲۱۳

مَثَاعاً لَكُمْ وَ لِأَنْغامِكُمْ (٣٢)

فَإِذْا جُاءَتِ الصَّاخَّةُ (٣٣)

۲۴ ـ پس انسان به طعامش بنگرد.

٢٥ .. همانا ما آب فراوان از آسمان فرو ريختيم.

۲۶\_سيس زمين را از هم شكافتيم.

۲۷ \_ پس در آن دانهها رویانیدیم.

۲۸ ـ و انگور و نباتاتی بسیار.

۲۹ ـ و درخت زيتون و نخل خرما.

۳۰\_و باغهای پر از درختان

۳۱\_و میوه ها و چراگاه.

۳۲\_تا شما و چهارپایانتان از آن بهرهمند شوید.

٢٣ يس هنگامي كه صداي مهيب أن فرا رسد.

﴿ فَلَيْ تُظُرِ الْإِنْسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ أَنَّا صَبَبْنَا الْمَاءَ صَبًّا - تسا - وَ قَسَصْباً ﴾ فرمود:

﴿ وَ حَدَائِقَ غُلْباً ﴾ يعني باغهائي با درختان كوناكون است.

﴿ وَ فَاكِهَةً وَ أَبًّا ﴾ فرمود: ﴿ اب ﴾ كياه چهارپايان است.

﴿ مَتَاعاً لَكُمْ وَ لِأَنْعَامِكُمْ \* فَإِذَا جَاءَتِ الصَّاخَّةُ \* كه مراد از «صاخه» يعنى قيامت است. ا

ابن عباس دربارهٔ معنای آیه ﴿مَتَاعاً لَكُمْ وَ لِأَنْعَامِكُمْ ﴾ گوید: منظور منافع شما و چهارپایانتان است.

١. نورالثقلين، ج ٥، ص ٥١١؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٢١٥

لِكُلُّ امْرِيْ مِنْهُمْ يَوْمَئِذِ شَأْنٌ يُغْنَبِهِ (٣٧) وُجُوهٌ يَوْمَئِذِ مُشْفِرَةٌ (٣٨) ضَاحِكَةٌ مُشْتَبْشِرَةٌ (٣٩) وَ وُجُوهٌ يَوْمَئِذِ عَلَيْهُا غَبَرَةٌ (۴٠) تَرْهَقُهَا قَتَرَةٌ (۴١) أُولِئِكَ هُمُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرَةُ (٤٢)

۳۷ ـ در آن روز هر کدام از آنها چنان گرفتار امـور خـود مـیباشـد کــه از پرداختن به امور دیگر بینیاز است.

۲۸\_ در آن روز چهره هایشان نورانی است.

۳۹\_ خندان و شادمانند

۴۰\_و صورتهایی در آن روز غبارآلود.

۴۱ ـ و تاریکی آنها را در برگرفته است.

۴۲ \_ آنها همان کافران و فاجران هستند.

﴿لِكُلِّ امْرِيِّ مِنْهُمْ يَوْمَئِذٍ شَأْنُ يُغْنِيهِ ﴾ يعنى شغلى است كه او را از هر شغل ديگرى بازش مىدارد. ١

سپس خداوند عز و جل آنهائی را که امیرالمؤمنین علی النا را دوست داشته و از دشمنانش بیزاری می جویند را ذکر کرده و فرمود: ﴿وُجُوهُ یَوْمَئِذٍ مُسُفِرَةٌ \* ضَاحِکَةٌ مُسُتَبُشِرَةٌ ﴾ در آن روز چهره هایشان نورانی است. خندان و شادمانند.

سبيس دشمنان آل محمد اللي الله و فرمود: ﴿ وَ وَجُوهُ يَوْمَئِذٍ عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْها عَبَرَةٌ \* تَرْهَفُها قَتَرَةٌ \* يعنى از خير و ثواب دستش خالى است.

ا. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۰۴؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۱۲؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۱۶

﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرَةُ ﴾ آنها همان كافران و فاجران هستند. ا

﴿ وُجُوهُ يَوْمَئِذٍ عَلَيْهَا غَبَرَةً ﴾ كه «غبره» يعني سياهي.

﴿تَرْهَقُهُا قَتَرَةٌ ﴾ يعنى دود و بخار جهنم.

﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرَةُ ﴾ يعنى كافرانى كه منكر هستند. `



۱. بحارالانوار.ج ۳۶، ص ۱۷۴

۲. بحارالانوار، ج ۷، ص ۱۷۶ ؛ تفسير برهان، ج ۸ ص ۲۱۶

# تفسير سورة تكوير



۸۱ – سـورهٔ تکـویر در مکـه

نازل شده و دارای ۲۷ آیـه

است.



### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

إِذَا الشَّمْسُ كُوِّرَتْ (١)

وَ إِذَا النُّجُومُ انْكَدَّرَتْ (٢)

وَ إِذَا الْحِبَالُ شَيْرَتْ (٣)

وَ إِذَا الْعِشَارُ عُطَلَّتْ (۴)

۱ هنگامی که خورشید در هم پیچیده شود.

۲\_و هنگامی که ستارگان تیره گردند.

۳\_و هنگامی که کوهها به حرکت در آیند.

۴\_و هنگامی که شتران آبستن رها گردند.

﴿إِذَا الشَّمْسُ كُوِّرَتْ ﴾ هنگامي كه خورشيد تاريك و ظلماني شود.

﴿ وَ إِذَا النُّجُومُ انْكَدَرَتْ ﴾ هنگامي كه نور ستارگان از بين برود.

﴿ وَ إِذَا الْجِبَالُ سُيِّرَتُ ﴾ كوه ها چنان گردند كه فرمود: ﴿ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَ هِيَ تَمُرُّ مَرَّ السَّخَابِ ﴾ ا يعنى تو خيال مىكنى كه كوه ها جامد و در يك جا ساكن هستند ولى آنها مانند ابرها در حركتند.

﴿ وَ إِذَا الْعِشَارُ عُطُّلُتُ ﴾ وقتى كه همه خلق مُردند شتران بىصاحب

مىمانند، كسى نيست شير آنها را بدو شد.

وَ إِذَا الْبِحْارُ شَجِّرَتْ (٦)

وَ إِذَا النُّقُوسُ زُوِّجَتْ (٧)

۶\_و هنگامی که دریاها بجوشند.

٧ ـ و هنگامي که جانها جفت گردند.

﴿ وَ إِذَا الْبِحَارُ سُجِّرَتُ ﴾ درياهايي كه پيرامون كره زمين هستند همه آتش يشوند.

﴿ وَ إِذَا النُّفُوسُ زُوِّجَتْ ﴾ يعني با حور العين ازدواج ميكنند. ١

ابی الجارود روایت می کند که امام باقر الله در معنای آیه ﴿ وَ إِذَا النُّفُوسُ زُوِّجَتْ ﴾ فرمود: اما اهل بهشت با خیرات حسان (حور العین) ازدواج می کنند، و اما اهل دوزخ، باید دانست که با هر انسانی از دوزخیان شیطانی است، یعنی هر یک از آن کفار و منافقین با شیطان خود که قرین اوست ازدواج می کنند.

وَ إِذَا الْمَوْؤُدَةُ سُئِلَتْ (٨)

بِأَيِّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ (٩)

وَ إِذَا الصُّحُفُ نُشِرَتْ (١٠)

وَ إِذَا السَّمَاءُ كُشِطَتْ (١١)

٨\_و هنگامي كه از دختران زنده به گور شده سؤال شود:

٩ ــ به چه گناهی کشته شدند؟

١. بحارالانوار، ج ٧، ص ١٠٧

بحارالانوار، ج ۷، ص ۱۰۷ و ج ۸ ص ۳۱۳؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۱۳؛ تفسیر صافی، ج۷، ص ۴۰۹؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۲۰

۱۰ ـ و هنگامی که نامهٔ اعمال گشوده شود.

11\_و هنگامی که آسمان از جای کنده شود.

﴿ وَ إِذَا الْمَوْوُدَةُ سُئِلَتْ ﴿ بِأَيِّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ ﴾ عرب به خاطر غيرت دخترانشان را مىكشتند، چون روز قيامت شود از دختران زنده به گور سوال مىشود به كدامين گناه كشته و قطعه قطعه شدهاند. ١

> ﴿ وَ إِذَا الصُّحُفُ نُشِرَتْ ﴾ يعنى نامة اعمال. ﴿ وَ إِذَا السَّمَاءُ كُشِطَتْ ﴾ يعنى باطل مى شود.

> > وَ إِذَا الْجَحِيمُ سُعُرَتْ (١٢) وَ إِذَا الْجَنَّةُ أُزْلِفَتْ (١٣)

۱۲ ــو هنگامی که آتش دوزخ شعلهور گردد.

۱۳ ـ و هنگامي که بهشت نزديک شود.

ابن عباس در معنای آیه ﴿وَ إِذَاللَّجَحِيمُ سُعِّرَتْ ﴾ گفت: اراده میکند که برای کافرین آتش را شعله ور نماید. جحیم آتشی بالاتر و شدیدتر از جهنم است؛ و جحیم در کلام عرب چیزی است که عظیمتر از آتش می باشد مانند قول

بحارالانوار، ج ۷، ص ۱۰۷؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۱۰

۲. شوری، آیهٔ ۲۳

٣. نورالثقلين، ج ٥، ص ٥١٥؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ٢٢١

خداوند كه فرمود: ﴿ ابْنُوا لَهُ بُنْيَاناً فَاللَّقُوهُ فِي الْجَحِيمِ ﴾ 'كه اراده از آتش عظيم و بزرگ را مىكند. '

﴿ وَ إِذَا الْجَنَّةُ أُزْلِفَتْ ﴾ يعني بهشت به اولياء خدا از متقين نزديك مي شود. "

فَلا أُقْسِمُ بِالْخُنَّسِ (١٥)

الْجَوْار الْكُنَّسِ (١٦)

وَ اللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ (١٧)

وَ الصُّبْحِ إِذَا تَنَفَّسَ (١٨)

إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَربِم (١٩)

ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكينَ (٣٠)

مُطَاعِ ثَمَّ أَمينِ (٢١) ِ

وَ مَا صَاحِبُكُمْ بِمَجْنُونِ (٢٢)

وَ لَقَدْ رَآهُ بِالْأَفْقِ الْمُبينِ (٣٣)

وَ مَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَنبِنِ (٢٤)

وَ مَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانِ رَجْهِمِ (٢٥)

فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ (٢٦)

إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ (٢٧)

لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقيمَ (٢٨)

وَ مَا تَشَاؤُنَ إِلاُّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ (٢٩)

10 - سوگند به ستارگانی باز گردانده شوند.

۱. صافات، آیهٔ ۹۷ ؛ برای او بنائی بنیان کنید و او را در آتش دروخ بیندازید.

۲. بحارالانوار، ج ۸ ص ۲۹۴

٣. بحارالانوار، ج ٧، ص ١٠٨؛ تفسير صافي، ج ٧، ص ٢١٠؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٢٢٣

۱۶ ـ حرکت کرده و از دیدهها دور گردند.

۱۷ ـ و سوگند به شب هنگامی که به انتهی می رسد.

۱۸ ـ و سوگند به صبح هنگامی که نفس زند.

١٩ ـ كه همانا قرآن كلام رسول بزرگوارى است.

۲۰ ـ که صاحب قدرت است و نزد صاحب عرش دارای جاه و منزلت است.

۲۱\_ (در آسمانها) مورد اطاعت و امین است.

۲۲\_و همنشین شما دیوانه نیست.

۲۳ ـ و به تحقیق او را در افق روشن دیده است.

۲۴\_و او بر غیب (وحی که میگیرید) بخل نمی ورزد.

٢٥ ـ و اين (قرآن) سخن شيطان رانده شده نيست.

۲۶\_پس به کجا میروید؟

۲۷ \_این (قرآن) چیزی جز تذکری برای عالمیان نیست.

۲۸ ـ برای کسی از شما که بخواهد راه مستقیم برود.

٢٩ ـ و شما نمي خواهيد، مگر آنكه خداوند پروردگار عالميان بخواهد.

﴿ فَلا أَقْسِمُ بِالْخُنَّسِ ﴾ يعنى قسم به خنس مىخورم، كه «خنس» اسم ستاره هائى است.

﴿الْجَوْارِ الْكُنَّسِ ﴾ فرمود: ستارگانی كه در روز پنهان می شوند و دیده نمی شوند. ا

﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴾ يعني شب هنگامي كه تاريك شود.

﴿ وَ الصُّبْحِ إِذًا تَنَفَّسَ ﴾ صبح هنگامي كه بالا آيد. اين آيات همهاش قسم و

۱. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۲۴؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۱۱؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۱۶

جوابش ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ۞ ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ ﴾ مى باشد يعنى داراى منزلت عظيم در نزد خداونداست.

﴿ مُطَاعٍ ثُمَّ أَمِينٍ ﴾ اين آن چيزى است كه خداوند به وسيلهٔ آن پيامبرش را فضيلت داده و مانند آن را به احدى از انبياء اعطا نكرده است. ا

ابو بصير كويد از امام صادق الله دربارة معناى آية ﴿ فِي قُوَّةٍ عِنْدَ فِي الْعَرْشِ مَكِينِ ﴾ سوال كردم.

فرمود: يعنى جبرئيل.

عرض كردم: معناى آية ﴿مُطَاعِ ثُمَّ أُمِينِ ﴾ چيست؟

فرمود: یعنی رسول خدا تَنَوَّ اللهُ دَر نزد پروردگار مورد اطاعت است؛ و روز قیامت امین است.

سوال كردم: معناى آية ﴿ وَ ما صاحِبُكُمْ بِمَجْنُونِ ﴾ چيست؟

فرمود: یعنی پیامبر ﷺ هنگامی که علی النظامی را برای مردم نصب کرد مجنون نبود.

عرض كردم: معناى آيهٔ ﴿وَ مَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَنِينٍ ﴾ چيست؟ فرمود: خداوند تبارك و تعالى از اينكه غيبش را بر پيامبرش بگويد بخيل نيست.

عرض كردم: معناي آية ﴿وَ مَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانٍ رَجِيمٍ ﴾ چيست؟

فرمود: منظور از آن، کاهنانی هستند که در قریش بودند، و سخنان خود را به سخنان شیطان هایی نسبت میدادند که به اصطلاح خود، آنان همزاد آنان بودند، و ایشان به زبان آن همزادها سخن میگفتند، و این آیه شریفه میفرماید: ﴿وَ مَا هُوَ بِقَوْلِ شَیْطَانٍ رَجِیمٍ ﴾ قرآن مانند سخنان کاهنان از

۱. بحار الانوار، ج ۹، ص ۲۴۷؛ تفسير صافي، ج ۷، ص ۴۱۱؛ تفسير برهان، ج ۸، ص ۲۲۵

سخنان شیطانهای رانده شده نیست.

عرض كردم: معناى آية ﴿فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ۞ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرُ لِلْعَالَمِينَ ﴾ چيست؟ فرمود: يعنى دربارة ولايت على التَّلِا به كجا مى رويد، ﴿إِنْ هُـوَ إِلاَّ ذِكْرُ لِلْعَالَمِينَ ﴾ يعنى براى كسى كه خداوند از او عهد و پيمان بر ولايت على التَّلِا را گرفت.

عرض كردم: معناى آية ﴿لِمَنْ شَاءَمِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمَ ﴾ چيست؟ فرمود: در طاعت على الله و ائمه بعد از آن حضرت.

عرض كردم: معناى آية ﴿ وَ مَا تَشَاؤُنَ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّـهُ رَبُّ الْـعَالَمِينَ ﴾ چيست؟

فرمود: همانا طی مسیر به سوی خداوند تبارک و تعالی است نه به سوی مردم. ا

ابوالحسن الله فرمود: خداوند قلوب ائمه را محل اراده خود قرار داده و هر وقت خداوند چیزی را بخواهد و اراده فرماید ائمه نیز می خواهند و آن است معنی آیه ﴿وَ مَا تَشَاوُنَ إِلا أَنْ يَشَاءَ الله رَبُّ الْعُالَمِينَ ﴾ که مشیت به سوی خدا است نه به سوی مردم. آ

#### كوەقاف

ابن عباس در معنای جملهٔ ﴿رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ گفت: خداوند سیصد و هفده عالم پشت کوه قاف و پشت هفت دریا خلق نموده و آنها اطلاعی از خلقت آدم

بحارالانوار، ج ۹، ص ۲۴۸ و ج ۳۶، ص ۱۷۵؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۱۳؛ نورالثقلین، ج۵، ص ۵۱۸؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۲۵
 بـحار الانسوار، ج ۵، ص ۱۱۴ و ج ۲۴، ص ۳۰۵ و ج ۲۵، ص ۳۷۲؛ بصائر الدرجات، ص ۵۱۷؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۲۷

و فرزندان او ندارند و هر عالمی سیصد و سیزده برابر عالمی است که آدم و فرزندان او را در آن خلق نموده است اهل آن عوالم به مقدار چشم به هم زدن معصیت خداوند را بجا نیاوردهاند و آن است معنای آیه ﴿ إِلا ۗ أَنْ یَشَاءَ اللّٰهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ مگر آنکه خداوند پروردگار عالمیان بخواهد. \



١. بحار الانوار، ج ٥٤، ص ٣٢٢؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٢٢٧

### تفسير سورة انفطار



۸۲ – سورهٔ انـفطار در مکـه

نـازل شـده و دارای ۱۹ آيـه

است.



#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

إِذَا السَّمَاءُ انْفَطَرَتْ (١)

وَ إِذَا الْكُواكِبُ انْتَنَرَتْ (٢)

وَ إِذَا الْبِخَارُ فُجِّرَتْ (٣)

وَ إِذَا الْقُبُورُ بُعْنِرَتْ (۴) عَلِمَتْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ وَ أَخْرَتْ (۵)

يًا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيم (٦)

يَّ اللَّهِي الْمُرِيِّكِينَ مَا عَرَّ كَ يَرِبُكَ الْحَرَّا الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوُّاكَ فَعَدَلَكَ (٧)

ُ . في أَيُّ صُورَةٍ مَا شَاءَ رَكَّبَكَ (٨)

ا\_ هنگامی که آسمان شکافته شود.

۲ ـ و هنگامی که ستارگان فرو ریزند.

٣\_و هنگامي كه آب درياها به هم بپيوندند.

۲\_و هنگامی که قبرها زیر و رو گردد.

۵ هر کسی می داند آن چه که از پیش فرستاده و آنچه که برای بعد گذاشته است.

عاى انسان، چه چيز تو را به پروردگار كريمت مغرور كرده است؟

۷ همان خدایی که تو را آفرید، صورتی کامل داد و موزونت نمود.
 ۸ در هر صورتی که خواست تو را بیاراست و ترکیب نمود.

﴿ إِذَا السَّمَاءُ انْفَطَرَتْ ﴿ وَ إِذَا الْكَوٰ اكِبُ انْتَثَرَتْ ﴿ وَ إِذَا الْبِحَارُ فُجِّرَتْ ﴾ يعنى وقتى كه درياها آتش سوزنده شوند.

﴿ وَ إِذَا الْقُبُورُ بُعُثِرَتُ ﴾ يعنى قبرها شكافته مىشود، و مردگان بـيرون مىآيند. ا

﴿عَلِمَتْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ وَ أَخَّرَتْ ﴾ يعنى آنچه از خير و شر بيش فرستاده را مىداند.

سپس مردم را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ﴿ يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ \* الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوْاكَ فَعَدَلَكَ \* يعنى هيچ كجى و ناموزنى در تو نيست.

. . ﴿ فِي أَيِّ صُورَةٍ مَا شَاءَ رَكَّبَكَ ﴾ اگر میخواست، به صورتی غیر این صورت تو را ترکیب میکرد. ۲

كَلاُّ بَلْ تُكَذِّبُونَ بِالدِّين (٩)

وَ إِنَّ عَلَيْكُمْ لَخَافِظينَ (١٠)

كِزاماً كَاتِينَ (١١)

٩ ـ هرگز (چنین نیست) بلکه شما روز جزا را تکذیب میکنید.

١٠ ـ و همانا براى شما نگهباناني گذاشته شده،

١١ ـ گرامي هستند و نويسندهٔ (اعمال شما).

۱. بحارالانوار، ج ۷، ص ۱۰۸

۲. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۱۷؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۲۰؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۳۰

﴿ كَلاُّ بَلْ تُكَذِّبُونَ بِالدِّينِ ﴾ بلكه رسول خدا عَيَّا الله و احيرالعومنين عَلَيْهُ وا تكذيب كردند.

﴿ وَ إِنَّ عَلَيْكُم لَحَافِظِينَ ﴾ همان دو فرشته ای که موکل بر انسان هستند. ﴿ كِرْاماً كُاتِبِينَ ﴾ يعني نيكيها و زشتيها را مينويسند.

> إِنَّ الْأَثْبَرْارَ لَفَي نَعبِمٍ (١٣) وَ إِنَّ الْفُجَّارَ لَفَي جَحبِمٍ (١۴) يَصْلَوْنَهَا يَوْمَ الدِّينِ (١٥)

وَ مَا أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ (١٧)

ثُمَّ مَا أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ (١٨)

يَوْمَ لا تَمْلِكُ نَفْسٌ لِنَفْسٍ شَيْئاً وَ الْأَمْرُ يَوْمَنِذِ لِلَّهِ (١٩)

۱۳ ـ همانا نیکوکاران در تعمتهای فراوان هستند.

۱۴\_و همانا فاجران در آتش دوزخند.

10 ـ روز جزا به آن دوزخ وارد میشوند.

۱۷ \_و تو چه می دانی که روز جزا چیست؟

۱۸ \_ سپس باز چه میدانی که روز جزا چیست؟

۱۹ \_ آن روزی است که هیچ کس قادر نیست برای کسی دیگر کاری انجام دهد، و همهٔ امور در آن روز برای خداوند است.

﴿إِنَّ الْأَبْرُارَ لَفِي نَعِيمٍ وَ إِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَحِيمٍ \_ تا \_يَصْلَوْنَهَا يَـوْمَ الدِّينِ \* «يومالدين» يعنى روز مجازات و سپس براى تعظيم روز قيامت فرمود: ﴿وَ مَا أَدْرُاكَ ﴾ اى محمد ﴿مَا يَوْمُ الدِّينِ \* ثُمَّ مَا أَدْرُاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ \* يَوْمَ لاْ تَمْلِكُ

نَفْسٌ لِنَفْسِ شَيْنًا ۚ وَ الْأَمْرُ يَوْمَئِذٍ لِللَّهِ ﴾ ا

ابن عباس در معنای آیهٔ ﴿وَ الْأَمْرُ یَوْمَئِدِ لِلّٰهِ ﴾ گوید: مُلک و قدرت و سلطنت و عزت و جبروت و جمال و بهاء و هیبت و الهیّت برای خداوندی است که شریکی ندارد. ۲



ا. تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۳۰

# تفسير سورة مطففين



۸۳ – سورهٔ مطففین در مکه

نازل شده و دارای ۳۶ آیـه

است.



#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

وَيْلٌ لِلْمُطَفِّفِينَ (١) الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُواعَلَى النَّاسِ يَشْتَوْفُونَ (٢) وَ إِذَا كَالُوهُمْ أَوْ وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ (٣) أَلاٰ يَظُنُّ أُولِئِكَ أَنَّهُمْ مَبْعُونُونَ (۴)

۱ ـ وای بر کم فروشان.

۲ ـ و هنگامی که از مردم پیمانه میگیرند کامل میگیرند.

٣\_و هنگامي كه ميخواهند براي مردم پيمانه يا وزن كنند كم ميگذارند.

۲\_آیا آنها گمان نمی کنند که بر انگیخته می شوند،

﴿ وَيُلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾ آنهائي كه از پيمانه و وزن كم ميكنند. ا

ابی الجارود از امام باقرطی روایت می کند که آن حضرت فرمود: سوره مطففین وقتی نازل شد که رسول خدا می شده بود، و مردم مدینه در آن روز از حیث ترازوداری بدترین مردم بودند، و در نتیجه آمدن این سوره ترازوداریشان خوب شد.

١. مستدرک الوسائل، ج ١٦، ص ٢٣٢؛ بحارالانوار، ج ١٠٠، ص ١٠٠

و أما ﴿ویل﴾ خدا عالم است بدرستی که آن چاهی در جهنم است. ا ابن عباس در معنای آیه ﴿الَّذِینَ إِذَا اکْتَالُوا عَلَی النَّاسِ یَسْتَوْفُونَ ﴿ وَ إِذَا کَالُوهُمْ أَوْ وَزَنُوهُمْ یُخْسِرُونَ ﴾ فرمود: آنها هنگامی که می خواستند جنسی را بخرند با پیمانه ای پر می خریدند و وقتی که می خواستند بفروشند از پیمانه و وزن کم می کردند و عملشان اینطور بود. آ

﴿ الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُوا ﴾ آنها كه از مردم كالائي را براي خود ميخريدند.

﴿عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴿ وَ إِذَا كَالُوهُمْ أَوْ وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ﴾ و از صردم مىگيرند كامل مىگيرند و هنگامى كه مىخواهند براى مردم پيمانه يا وزن كنند كم مىگذارند.

خداوند فرمود: ﴿ أَلا يَظُنُّ أُولَئِكَ ﴾ يعنى آيا نمى دانند كه در روز قيامت به خاطر آن عملشان مورد حسابرسى واقع مى شوند. "

كَلاَّ إِنَّ كِتَابَ الفُخَارِ لَهَي سِجِّينِ (٧) وَ مَا أَدْرَاكَ مَا سِجِّينٌ (٨) كِتَابٌ مَرْقُومٌ (٩) وَيْلٌ يَوْمَنِلِدٍ لِلْمُكَلِّبِينَ (١٠) الَّذَيِنَ يُكَذِّبُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ (١١) وَ مَا يُكَذِّبُ بِهِ إِلاَّكُلُّ مُعْتَدٍ أَبْهِمٍ (١٢) إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِ آيَاتُنَا فَالَ أَسْاطِيرُ الْأَوَّلِينَ (١٣) إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِ آيَاتُنَا فَالَ أَسْاطِيرُ الْأَوَّلِينَ (١٣)

مستدرک الوسائل، ج ۱۳، ص ۲۳۲؛ بحارالانوار، ج ۱۰۰، ص ۱۰۱

مستدرک الوسائل، ج ۱۳، ص ۲۳۳؛ بحارالانوار، ج ۱۰۰، ص ۱۰۶؛ نفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۲۳؛ نفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۳۳

۳. مستدرک الوسائل، ج ۱۳ ، ص ۲۳۳ ؛ بحارالانوار، ج ۱۰۰، ص ۱۰۷ ؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۳۴

كَلاُّ بَلْ زَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ مَاكَانُوا يَكْسِبُونَ (١٤)

كَلاُّ إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَمَحْجُوبُونَ (١٥)

ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُوا الْجَحيم (١٦)

ثُمَّ يُقَالُ هٰذَا الَّذِي كُنَّتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ (١٧)

٧\_ هرگز (چنین نیست) همانا نامهٔ عمل فاجران در سجین است.

٨ ـ و تو چه مى دانى كه سجين چيست؟

٩ ـ كتابي است نوشته شده.

١٠ \_آن روز واي به حال تكذيب كنندگان.

۱۱\_آنهائی که روز جزا را تکذیب میکنند.

۱۲ ـ و کسی آن روز را تکذیب میکند که متجاوز و گنهکار است.

۱۳ ـ هنگامی که آیات ما بر او خوانده می شود می گوید: این از افسانه های مشنان است.

۱۴\_ هرگز (چنین نیست)، بلکه آنچه را که انجام دادهاند قلبهایشان را تیره و تار کرده است.

1۵ ـ هرگز (چنین نیست که می پندارند)، آنها در آن روز از پروردگارشان در محجوب هستند.

18 \_ سپس آنها وارد آتش دوزخ میشوند.

۱۷ ـ سپس به آنها گفته می شود: این همان چیزی است که آن را تکذیب
 می کردید.

﴿ كَلاُّ إِنَّ كِتَٰابَ الفُجَّارِ لَفِي سِجِّينٍ ﴾ آنچه از عذاب كه خدا براى فجار نوشته در سجين است.

﴿ وَ مَا أَدْرَاكَ مَا سِجِّينٌ ﴿ كِتَابٌ مَرْقُومٌ ﴾ يعنى نوشته شده است.

ابی الجارود از امام باقر الله روایت میکند که فرمود: ﴿سجین ﴾ عبارت است از طبقه هفتم زمین، و ﴿علیون ﴾ عبارت از آسمان هفتم است. ا

﴿ وَ مَا أَدْرَاكَ مَا سِجِّينُ \_ تا \_ الَّذِينَ يُكَذِّبُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ ﴾ كه مراد زريق و عبتر است.

﴿ وَ مَا يُكَذِّبُ بِهِ إِلا كُلُّ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ﴿ إِذَا تَتُلَىٰ عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ ﴾ و آن دو زريق و حبتر بودند كه رسول خدا مَيَّ اللَّهُ را تكذيب مى كردند ؛ تا آية ﴿ إِنَّهُمْ لَصَالُوا الْجَحِيم ﴾ كه باز مراد آن دو نفر است.

﴿ ثُمَّ يُقَالُ هٰذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴾ يعنى آن دو و بيروانشان.

كَلاَّ إِنَّ كِتَابَ الْأَبْرَارِ لَفَيْ عِلْيُيْنَ (١٨) وَ مَا أَذْرَاكَ مَا عِلْيُونَ (١٩) كِتَابٌ مَرْقُومٌ (٢٠) يَشْهَدُهُ الْمُقَرِّبُونَ (٢١) إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفَي نَعِيمٍ (٢٢) عَلَى الْأَزَائِكِ يَنْظُرُونَ (٢٣) عَلَى الْأَزَائِكِ يَنْظُرُونَ (٢٣) تَعْرِفُ فَي وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ النَّعِيمِ (٢٣)

يُسْقَوْنَ مِنْ رَحِيقٍ مَخْتُومٍ (٢٥) خِتَامُهُ مِسْكُ وَ في ذٰلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ (٢٦)

بحارالانوار، ج ۵۵، ص ۵۱؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۲۵؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۳۰؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۳۴

وَ مِزْاجُهُ مِنْ تَشْنَبِم (٣٧)

عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا الْمُقَرَّبُونَ (٢٨)

إِنَّ الَّذَبِنَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذَبِنَ آمَنُوا يَضْحَكُونَ (٢٩)

وَ إِذَا مَرُّوا بِهِمْ يَتَغْامَزُونَ (٣٠)

وَ إِذَا انْقَلَبُوا إِلَىٰ أَهْلِهِمُ انْقَلَبُوا فَكِهْمِنَ (٣١)

۱۸ ـ هرگز (چنین نیست) همانا نامهٔ اعمال نیکان در علّین است.

19 ـ و تو چه می دانی که علیین چیست؟

۲۰ \_ كتابي است نوشته شده.

۲۱ \_ كه مقربان بر آن شهادت مى دهند.

۲۲\_ همانا نیکوکاران در نعمتهای فراوان هستند.

۲۳ ـ بر تختها(ی بهشتی) تکیه زده و نگاه میکنند.

۲۴ ـ در رخسارشان نشاط و شادمانی نعمتها را میشناسی.

۲۵ \_ آنها از شراب ناب گوارا و سربسته سیراب میگردند.

۲۶ ـ مُهر آن از مشک است، و درایـن نـعمتهای الهـی بـاید راغـبان بـر

همدیگر پیشی بگیرند.

٢٧ ـ و طبع أن شراب أميخته با تسنيم است.

۲۸ \_ چشمه ای که مقربان از آن می آشامند.

۲۹\_ همانا مجرمان بر مومنان میخندیدند.

٣٠ و هنگامي كه بر آنها مي گذشتند با اشاره مسخرشان مي كردند.

۳۱ و هنگامی که به سوی خانوادهشان می رفتند خندان و شادان بودند.

﴿ كَلاَّ إِنَّ كِتَٰابَ الْأَبْرُارِ لَفِي عِلِّيِّينَ وَ مَا أَدْرُاکَ مَا عِلْيُونَ \_ تا \_عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا الْمُقَرَّبُونَ ﴾ كه مراد رسول خدا مَيَّ إللَهُ و اميرالمؤمنين و فاطمه و حسن و حسين

و ائمه المُمَلِّلُ مى باشند.

﴿ يَشْهَدُهُ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ ملائكه اي اعمالشان را نوشته اند.

﴿إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا﴾ كه مراد زريق و حبتر و پيروان آن دو ميباشند.

﴿ كَانُوا مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا يَضْحَكُونَ ۞ وَ إِذَا مَرُّوا بِهِمْ يَسْتَغَامَزُونَ ﴾ كـه مـراد رسول خدا تَيَيَّزُاللهُ است و تا آخر سوره دربارهٔ آن دو مىباشد. ا

﴿ كَلاُّ إِنَّ كِتَابَ الْأَبْرُارِ لَفِي عِلِّيِّينَ ﴾ يعنى آنچه از ثواب براى آنها نوشته شده است.

امام باقر الله فرمود: بدرستی که خداوند ما را از أعلی علیین آفرید و قلبهای شیعیان ما را نیز از آنچه ما را خلق کرده آفرید و بدن هایشان را پائین تر از آن خلق نمود پس قلبهای شیعیانمان به سوی ما متمایل است زیرا آن خلق نمود پس قلبهای شیعیانمان به سوی ما متمایل است زیرا آنها از چیزی خلق شده اید که ما از آن خلق شده ایم سپس این آیه را تلاوت نمود: ﴿كُلا إِنَّ كِتَابَ الْأَبْرَارِ لَفِي عِلِّينَ \_ تا \_ يَشْهَدُهُ الْمُقَرَّبُونَ ﴾

﴿ يُسْقَوْنَ مِنْ رَحِيقٍ مَخْتُومٍ خِتَامُهُ مِسْکٌ ﴾ آ آبی که هـر وقت مـومن آن را بياشامد بوی مشک از آن استشمام میکند. "

امام صادق الله فرمود: هر کس خمر را به خاطر غیر خداوند ترک کند خداوند او را از شراب خالص مهر شده بنوشاند، سوال شد: یا ابن رسول الله کسی که خمر را به خاطر غیر خدا ترک کند؟ فرمود: بله! به خدا سوگند آن صیانت و نگه داشتن نفس است. \*

﴿ وَ فِي ذَٰلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ ﴾ فرمود: تنافس و مسابقه در آن

بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۵؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۲۵؛ نورالشقلین، ج ۵، ص ۵۳۰؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۳۴

٢. بحارالانوار، ج ٥، ص ٢٣٥

٣. بحار الانوار، ج ٢۴، ص ٥

۲۹۸ ع، ص ۲۳۰؛ وسائل الشيعه، ج ۲۵، ص ۲۹۸

ثوابهایی که ما وعده دادیم و مؤمنین در طلب آن است.

سپس مجرمینی را که مومنین را مسخره کرده و با چشم و ابرو بر آنها اشاره نموده و میخندیدند را توصیف نموده و فرمود: ﴿إِنَّ الَّـذِینَ أَجْـرَمُوا کَانُوا مِنَ الَّذِینَ آمَنُوا یَضْحَکُونَ \_ تا \_فکِهِینَ ﴾ یعنی مسخره میکردند.

وَ إِذَٰا رَأَوْهُمْ قَالُوا إِنَّ هُوُلَاهِ لَضَالُونَ (٣٢) وَ مَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ خَافِظِينَ (٣٣) فَالْيَوْمَ اللَّذِينَ آمَنُوا مِنَ الْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ (٣٤) عَلَى الْأَرْائِكِ يَنْظُرُونَ (٣٥) هَلْ ثُوْبَ الْكُفَّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ (٣٦) مَلْ ثُوْبَ الْكُفَّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ (٣٦) ٣٢\_و هنگامى كه آنها (مؤمنان) را مىديدند مىگفتند: اينها از گمراهان هستند.

١. نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٣٤؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٢٣٨

۳۳ ـ در حالی که نگهبان و موکل اعمال مؤمنان فرستاده نشده بودند.

۳۴ ـ پس امروز مومنان بر کفار می خندند.

۳۵\_ در حالی که بر تختها(ی عزت بهشتی) تکیه زدهاند و نگاه میکنند.

٣٤ - أيا كافران به نتيجهٔ اعمالي كه انجام مي دادهاند رسيدند؟

﴿ وَ إِذَا رَأُوْهُمْ ﴾ يعني مؤمنين.

﴿ قَالُوا إِنَّ هُولًا ءِ لَضَالُّونَ ﴾ مي كفتند: اينها از كمراهان هستند.

پس خداوند فرمود: ﴿وَ مَا أَرْسِلُوا عَلَيْهِمْ خَافِظِينَ ﴾ در حالي كه نگهبان و موكل اعمال مؤمنان فرستاده نشده بودند.

سپس خداوند فرمود: ﴿فَالْيَوْمَ﴾ يعنى روز قيامت ﴿الَّذِينَ آمَنُوا مِنَ الْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ \* عَلَى الْأَرْائِكِ يَنْظُرُونَ \* هَلْ ثُوِّبَ الْكُفَّارُ ﴾ يعنى كفار عين همان كارى كه مىكردند مجازات مىشوند ﴿مَاكَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ ا

١. بحارالانوار، ج ٢٤، ص ۶؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٢٤٢

# تفسير سورة انشقاق



۸۶ – سورهٔ انشقاق در مکـه

نـازل شـده و دارای ۲۵ آیـه

است.



### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

إِذَا السَّمَاءُ انْشَقَّتْ (١)

وَ أَذِنَتْ لِرَبُّهَا وَ حُقَّتْ (٢)

وَ إِذَا الْأَرْضُ مُدَّتْ (٣)

وَ أَلْقَتْ مَا فَيِهَا وَ تَخَلَّتْ (۴) 1\_ هنگامی که آسمان شکافته شود.

۲ ـ و به فرمان پروردگارش است و سزاوار است که چنین باشد.

۳\_و هنگامی که گسترده شود.

۴\_و آنچه که در درون دارد بیرون انداخته و خالی گردد.

﴿إِذَا السَّمَاءُ انْشَقَّتْ ﴾ يعنى در روز قيامت.

﴿ وَ أَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَ خُقَّتْ ﴾ كه ﴿ اذنت ربها ﴾ يعنى از پــروردگارش اطـاعت مىكند.

﴿حقت﴾ يعني براي او حق است كه از پروردگارش اطاعت كند.

﴿ وَ إِذَا الْأَرْضُ مُدَّتْ ﴿ وَ أَلَّقَتْ مَا فِيهَا وَ تَخَلَّتْ ﴾ زمين كشيده ميشود،

سپس میشکافد و انسانها از شکمش بیرون می آیند.

﴿وَ تَخَلَّتُ﴾ يعني از انسانها خالي شود.

يًا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدْحاً فَمُلاَقِيهِ (٦)

فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِنَابَهُ بِيَمْبِنِهِ (٧)

فَسَوْفَ يُخاسَبُ حِسْاباً يَسيِراً (٨)

وَ يَنْقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَسْرُوراً (٩)

وَ أَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ وَزاءَ ظَهْرِهِ (١٠)

فَسَوْفَ يَدْعُوا ثُبُوراً (١١)

ع\_ای انسان تو با زحمت و رنج فراوان به سوی پروردگارت می روی و او را ملاقات خواهی کرد.

٧\_پس اما كسى كه نامهٔ اعمالش به دست راست او دهند.

۸\_پس به زودی حساب آسانی دارد.

۹ ـ و با سرور و خوشحالی به سوی خانوادهاش باز میگردد.

١٠ ـ و اما كسى كه نامهٔ اعمالش را از پشت سر به او بدهند.

۱۱ ـ پس بزودی فریاد می زند ای وای بر من که هلاک شدم.

﴿ يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدْحاً ﴾ يعنى هر كدام را مىخواهى خير يا شر را پيش بفرست.

﴿ فَمُلْ قِيهِ ﴾ يعنى آنچه را كه از خير و يا شر را پيش فرستادهاى آن را ملاقات كن و ببين. ا

ابى الجارود از امام باقر الله وايت مى كند كه آن حضرت در تفسير آيه ﴿فَأَمُّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِيمِينِهِ ﴾ فرمود: اين آيه راجع به ابو سلمه عبد الله بن عبد الأسود بن هلال مخزومى نازل شده، كه مردى از قبيله بنى مخزوم بود. و

اما آیه ﴿وَ أَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ وَزاءَ ظَهْرِهِ ﴾ درباره برادرش أسود بن عبدالأسود مخزومي نازل شده كه حضرت حمزه او را در جنگ بدر به قتل رسانید. ا

﴿ فَسَوْفَ يَدْعُوا ثُبُوراً ﴾ كه «ثبور» به معناى واويلا گفتن و فرياد زدن است يعنى بزودى آنها با ديدن نامهٔ اعمالشان فريادشان بلند مى شود.

> إِنَّهُ ظَنَّ أَنْ لَنْ يَنحُورَ (۱۴) بَلَىٰ إِنَّ رَبَّهُ كَانَ بِهِ بَصِيراً (۱۵)

> > فَلا أُقْسِمُ بِالشَّفَقِ (١٦)

وَ اللَّيْلِ وَ مَا وَسَقَ (١٧)

وَ الْقَمَرِ إِذَا اتَّسَقَ (١٨) لَتَوْكَبُنَّ طَبَقاً عَنْ طَبَق (١٩)

۱۴\_و او گمان میکرد که هرگز باز نخواهد گشت.

۱۵ \_ آري پروردگارش به حال او بينا بود.

1۶ \_ سوگند به شفق.

۱۷ ــ و سوگند به شب و آنچه که جمع کرده (در دل شب آرام گرفته) است.

۱۸ ـ و سوگند به ماه هنگامی که کامل گردد.

19 \_ كه شما از حالى به حالى ديگر دگرگون مىشويد.

﴿إِنَّهُ ظُنَّ أَنْ لَنْ يَحُورَ ۞ بَلَيٰ﴾ كمان مىكند كـه بـعد از مـردن هـرگز بـر نمىگردد.

﴿ فَلا أَتُّسِم بِالشَّفَقِ ﴾ و مراد از «شفق» سرخى بعد از غروب خورشيد

١. بحارالانوار، ج ١٩، ص ٣١٠

مىباشد.

﴿ وَ اللَّيْلِ وَ مَا وَسَقَ ﴾ هنگامی که تمام آفریدهها را جمع میکند تا به وسیلهٔ آن هلاک میشوند.

﴿ وَ الْقَمَرِ إِذَا اتَّسَقَ ﴾ هنگامي كه جمع ميشود.

﴿لَتَرْكَبُنَّ طَبَقاً عَنْ طَبَقِ ﴾ حالى بعد از حالى.

رسول خدا مَنْ فرمود: طریقه ای را که پیشینیان شما مرتکب شدند از معصیت و نافرمانی بعینه آن را می پیمائید بدون کم و زیاد، حتی اگر سابقین داخل در سوراخ جانوران می شدند شما هم می شوید.

اصحاب حضورش عرض کردند: ای رسول خدا یعنی یهود و نصاری؟ فرمودند: پس چه کسی را میگویم! یکی پس از دیگری عهد و پیمان با اسلام را میشکنید و اول عهدی که از دینتان را میشکنید امامت [ امانت ] و دیگری نماز است. ۱

زرارة گوید امام باقر الله و در معنای آیه و لَتُرْکَبُنَّ طَبَقاً عَنْ طَبَقٍ و فرمودند:
ای زراره آیا مرتکب نشدند این امت بعد از پیغمبر خود طریقه ای بعد از طریقه ای و عداوت اهل بیت بعد از عداوتی در باب استحکام حکومت اولی و دومی و سومی. ۲

﴿إِنَّهُ ظُنَّ أَنْ لَنْ يَحُورَ \* بَلَيْ ﴾ يعني بعد از مرگ بر ميگردد.

﴿ فَلا أَقْسِمُ بِالشَّفَقِ ﴾ و آن چیزی است که بعد از غروب خورشید می آید و این آیه قسم و جوابش ﴿ لَتَر کَبُنَ طَبَقاً عَن طَبَقٍ ﴾ می باشد یعنی مذهب بعد از

بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۳۵۰ و ج ۲۸، ص ۸؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۳۸؛ تفسیر برهان.
 ج ۸ ص ۲۴۵

کافی، ج ۱، ص ۴۱۵؛ بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۳۵۰ و ج ۲۸، ص ۹؛ تفسیر صافی، ج ۷.
 تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۴۷

مذهبي.

وَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ (٣٣)

۲۳ ـ و خداوند آنچه راکه در دل پنهان دارند را میداند.

﴿ وَ اللّٰهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ﴾ يعنى خداوند به آنچه در سينه هايشان دارند دانا و آگاه است.

إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونِ (٢٥)

70 ـ مگر كسانى كه ايمان مى آورند و عمل صالح انجام مى دهند براى آنها اجرى قطع نشدنى وبى نهايت است.

﴿ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ أَجْرٌ غَيْرٌ مَمْنُونٍ ﴾ يعنى منت بر آنها نمى گذارد. ١

بحار الانوار، ج ٩، ص ٢٤٨؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٢٤۶



### تفسير سورة بروج



۸۵ – سـورهٔ بـروج در مکـه

نازل شده و دارای ۲۲ آیـه

است.



### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

وَ السَّمَاءِ ذَاتِ الْبُرُوجِ (١)

وَ الْيَوْمِ الْمَوْعُودِ (٢) وَشَاهِدٍ وَ مَشْهُودٍ (٣)

۱ \_ سوگند به آسمان بلند که دارای برجهای با عظمت است.

۲ ـ و سوگند به روز مُوعُود.

۳\_و سوگند به شاهد و مشهود.

﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الْبُرُوجِ \* وَالْيَوْمِ الْمَوْعُودِ \* يعنى روز قيامت. ﴿ وَ شَاهِدِ وَ مَشْهُودٍ ﴾ شاهد روز جمعه است و مشهود روز قيامت

مىباشد. ا

قُتِلَ أَصْحَابُ الْأُخْدُودِ (۴)

إِذْ هُمْ عَلَيْهَا قُعُودٌ (٦)

النَّار ذاتِ الْوَقُودِ (۵)

وَ هُمْ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ (٧)

۱. نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۴۱؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۴۱

وَ مَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلاَّ أَنْ يُؤْمِنُوا بِاللهِ الْعَرَبِزِ الْحَمْبِدِ (٨) الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمْاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ (٩) إِنَّ اللَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنَينَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَ لَهُمْ عَذَابُ الْحَرِبِقِ (١٠)

۴\_ مرگ بر آدم سوزان خندق.

۵-آتشي عظيم و شعلهور شده.

ع\_ هنگامی که در کنار آن نشسته بودند.

٧- و أنها أنجه راكه بر مؤمنان انجام ميدادند را تماشا ميكردند.

٨ـ و آنها هيچ عيبي بر مومنان نداشتند مگر اينكه مومنان به خداوند عزيز و

حميد ايمان آورده بودند

۹\_آن خدایی که حاکمیت آسمانها و زمین از برای اوست، و خداوند بر هر چیزی گواه است.

۱۰ ـ همانا کسانی که مردان و زنان مومن به فتنه انداختند و سپس توبه هم نکردند پس برای آنها عذاب جهنم و علاب سوزاننده است.

#### كشته شدن اصحاب اخدود ﴿قُتِلَ أَصْحَابُ الْأُخْدُودِ ﴾

همین جهت همه مردم، دین او را گرفتند و یهودی شدند، او خود را یوسف نام نهاده بود و سالها سلطنت کرده بود تا در آخر شنید که در نجران بقایایی از

مسیحیان باقی ماندهاند که بر دین عیسی و حکم انجیل هستند، و بزرگ

دینشان عبدالله بن بریا است، اطرافیانش او را تحریک کردند که به سوی قوم نجران لشکر بکشد و آنان را به قبول دین یهود وادار سازد، ذونواس با لشكرش حركت كرده به نجران آمد و همه مسيحي مذهبان را جمع كرده پیشنهاد کرد تا به دین یهود درآیند، مردم نپذیرفتند، با آنان مجادله کرد و باز پیشنهاد خود را تکرار و مردم را به قبول آن تحریک نمود، و تا جایی که توانست بر این کار حرص ورزید، اما نپذیرفتند، حاضر شدند کشته بشوند ولی به دین یهود در نیایند، پس ذونواس برای از بین بردنشان گودالی پر از هیزم درست کرد، و آتشی عظیم بر افروخت، بعضی را زنده در آتش انداخت و بعضى را با شمشير كشت و مثله كرد، تا جايى كه عدد كشتگان و سوختگان به بیست هزار نفر رسید، یک نفر از آنان به نام «دوس نو شعلبان» بر اسب تیزتکی سنوار شد و گریخت، هر چه دنبالش رفتند نتوانستند او را بیابند، چون او راه رمل را پیش گرفت که افراد ناآشنا در آنجا گم میشوند، ذونواس با لشكر خود برگشت و هم چنان به كشتن آن مردم پرداخت و خداوند فرمود: ﴿ قُتِلَ أَصْحَابُ الْأُخْدُودِ النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ .. تا -الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ ١

﴿إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُّوا الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ ﴾ يعنى آنها را سوزاند.

﴿ ثُمَّ لَمْ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ الْحَرِيقِ ﴾ و سپس توبه هم نكردند پس براى آنها عذاب جهنم و عذاب سوزاننده است. ٢

إِنَّ الَّذَيِنَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخاتِ لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَـحْتِهَا الْأَنْـهَارُ ذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْكَبِيرُ (١١)

ا. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۴۳؛ نورالثقلین. ج ۵، ص ۵۴۴؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۵۲
 ۲. بحارالانوار، ج ۱۴، ص ۴۳۸؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۵۳

إِنَّ بَطُشَ رَبِّكَ لَشَديدٌ (١٢)

إِنَّهُ هُوَ يُبْدِئُ وَ يُعيدُ (١٣)

وَ هُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ (١٤)

ذُو الْعَرْشِ الْمَجِيدُ (١٥)

۱۱ ـ کسانی که ایمان آوردند و عمل صالح انجام دادند برای آنها باغهای بهشتی است که از زیر درختانش نهرها جاری است، این رستگاری بزرگ است.

۱۲ ـ همانا انتقام پروردگارت بسیار سخت و شادید است.

۱۳ ـ همانا اوست که آغاز میکند و باز میگرداند.

۱۴ ـ و او آمرزنده و دوستدار مؤمنان است.

10 - صاحب عرش عظيم و با اقتدار است.

ابن عباس در معنای آیهٔ ﴿إِنَّ الَّذِینَ آمَنُوا ﴾ میگوید: یعنی راست گفتند و به خداوند عزوجل ایمان آوردند و او را به یگانگی خواندند.

﴿ وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾ يعني نه چشمي دارد ببيند و نه گوشي دارد بشنود.

﴿ ذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْكَبِيرُ ﴾ يعنى آنها به وسيلهٔ بهشت رستگار مىشوند و از عقاب در امان مىمانند.

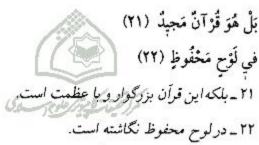
﴿إِنَّ بَطْشَ رَبُّكَ ﴾ اى محمد.

﴿لَشَدِيدٌ ﴾ يعنى هنگامى كه ستمكاران و جباران كافر را بگيرد كه خداوند در سورهٔ هود مىفرمايد: ﴿إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾ ا همانا گرفتن او شديد و دردناك است.

﴿إِنَّهُ هُوَ يُبْدِئُ وَ يُعِيدُ ﴾ يعني آفريد و سپس آنها را ميراند و بعد از مرك آنها را زنده می کند.

﴿ وَ هُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ ﴾ يعني براي اوليا و اهل اطاعت خودش مهربان بوده و با محبت برخورد میکند همچنانکه یکی از شما برادرش را دوست میدارد و با بشاشت و محبت با او برخورد می کند. ا

ابى الجارود از امام باقرائي روايت مىكند كه در تفسير آية ﴿ ذُو الْعَرْشِ الْمَجِيدُ ﴾ كه او خداوند كريم و مجيد است.



﴿ بَلْ هُوَ قُرْ آنٌ مَجِيدٌ \* فِي لَوْح مَحْفُوظٍ ﴾ لوح محفوظ دو طرف دارد، يك طرفش بر سمت راست عرش بر پیشانی اسرافیل است که هر وقت خدای تعالى سخن از وحى مى كند لوح به پيشانى اسرافيل مى زند، و اسرافيل در لوح نظر ميكند، و آنچه را در لوح ميبيند به جبرئيل وحي ميكند. ٢

۱. تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۵۴

۲. بحارالانوار، ج ۵۴، ص ۳۶۶؛ تفسير صافي، ج ۷، ص ۴۴۷؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٢٥٥؛ نورالثقلين، ج ٥. ص ٥٤٨



## تفسير سورة طارق



۸۶ – سورهٔ طارق در مکـه

نازل شده و دارای ۱۷ آیـه

است.



## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

وَ السَّمْاءِ وَالطَّارِقِ (١)

وَ مَا أَدْرُاكَ مَا الطَّارِقُ (٢)

النَّجْمُ النَّاقِبُ (٣)

إِنْ كُلُّ نَفْسٍ لَمَّا عَلَيْهَا حَافِظٌ (۴) 1 ـ سوگند به آسمان و سوگند به طارق .

٢ ـ و تو چه مي داني كه طارق چيست؟

٣\_طارق همان ستارهٔ درخشان و ازبین برندهٔ تاریکیهاست.

۴\_ (سوگند به اینها) که برای هر نفسی نگهبانی است.

﴿ وَ السَّمَاءِ وَ الطَّارِقِ ﴾ طارق ستارهٔ درخشانی است و آن ستارهٔ عذاب و ستارهٔ قداب و ستارهٔ قداب در بالاترین جایگاه قرار دارد.

﴿إِنْ كُلُّ نَفْس لَمَّا عَلَيْهَا حَافِظٌ ﴾ مراد از حافظ ملائكه هستند. ١

ابو بصير روايت مى كند كه امام صادق الله در معناى آية ﴿ وَ السَّمَاءِ وَ الطَّارِقِ ﴾ فرمودند: مراد از ﴿ السماء ﴾ در اينجا اميرالمؤمنين الله و و مراد از

بحارالانوار، ج ۷، ص ۱۰۸ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۵۰ ؛ نفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۵۲ ؛
 تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۵۸

«طارق» روحی است که با ائمه میباشد و راست میدارد ایشان را بر اعمال صالحه و هر شب از نزد پروردگار خود پیش ائمه ایش میآید و ایشان را از آنچه در شب و روز بوقوع خواهد آمد خبر میدهد.

ابو بصير گويد، گفتم معناى ﴿النَّجْمُ الثَّاقِبُ ﴾ چيست؟ فرمود: مراد از آن رسول خدا مَيْنَ اللهُ مى باشد. ا

فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ (۵)

خُلِقَ مِنْ مَاءِ دَافِقِ (٦)

يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَ التَّزائِبِ (٧)

إِنَّهُ عَلَىٰ رَجْعِهِ لَقَادِرٌ (٨)

يَوْمَ تُبُلِّي السَّزائِرُ (٩)

۵۔پس انسان بنگرد که از چه آفریده شده است؟

ع\_از آب جهنده أفريده شده است،

۷ - آبی که از میان پشت و سینه ها بیرون می آید.

٨\_ همانا او قادر است كه او را برگرداند.

۹ ـ روزی که اسرار انسان آشکار میشود.

﴿ فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ ﴿ خُلِقَ مِنْ مَاءٍ دَافِقٍ ﴾ منظور نطفه است، كه بــا قوت خارج ميشود.

﴿ يَخُرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَ التَّزائِبِ ﴾ يعنى صلب مرد، و ترائب زن كه همان سينه او است.

﴿إِنَّهُ عَلَىٰ رَجْعِهِ لَقَادِرٌ ﴾ همچنانكه او را از نطفه آفريد قادر است كه او را به

۱. بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۷۰ و ج ۲۵، ص ۴۸؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۵۸

دوباره به دنیا و به سوی قیامت برگرداند.

﴿ يَوْمَ تُبُلِّي السَّرَائِرِ ﴾ يعنى روزى كه سريره ها و پنهاني ها آشكار مي شود.

فَمَالَهُ مِنْ قُوَّةٍ وَلاَ نَاصِرِ (١٠)

وَ السَّمْاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ (١١)

وَ الْأَرْضِ ذَاتِ الصَّدْع (١٢)

إِنَّهُ لَقَوْلٌ فَصْلٌ (١٣)

وَ مَا هُوَ بِالْهَزْلِ (١٤)

إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْداً (١٥)

وَ أَكِيدُكَيْداً (١٦)

فَمَهِّلِ الْكَافِرِينَ أَمْهِلْهُمْ رُوَيْداً (١٧)

۱۰ ــپس برای او هیچ نیرو و یاوری نیست.

۱۱ \_و سوگند به آسمان باران زا.

۱۲\_و سوگند به زمین گیاه رو.

١٣ \_ هماناكه قرآن جدا كننده حق از باطل است.

۱۴ ـ و آن سخن بیهوده ای نیست.

10\_ همانا كه آنها حيلههاى گوناگونى مىكنند.

1۶\_و من هم در مقابل مكرشان چارهای خواهم كرد.

۱۷ \_ پس کافران را مهلت کمی بده.

﴿ وَ السَّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ ﴾ يعني آسمان داراي باران است.

﴿ وَ الْأَرْضِ ذَاتِ الصَّدْعِ ﴾ يمنى زمين داراى كياهان است و آن قسم و جوابش آية ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلٌ فَصلٌ ﴾ است يعنى قرآن كلامى قاطع و جدا كننده ميان

حق و باطل است.

﴿ وَ مَا هُوَ بِالْهَزُّلِ ﴾ يعني قرآن سخن هزل و مسخره نيست.

﴿إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْداً ﴾ يعنى حيله ها به كار مىبرند.

﴿ وَ أَكِيدُ كَيْداً ﴾ و آن از جانب خداوند عذاب است.

﴿ فَمَهِّلِ الْكَافِرِينَ أَمْهِلْهُمْ رُوَيْداً ﴾ يعنى مدت كمى آنها را به حال خودشان واكذار. ا

ابی بصیر دربارهٔ معنای آیهٔ ﴿فَمَا لَهُ مِنْ قُوَّةٍ وَ لاَ نَاصِرٍ ﴾ میگوید: یعنی هیچ نیرویی ندارد که با آن به سوی خالقش نزدیک شود، و هیچ ناصری ندارد که اگر خدا عذاب او را بخواهد او را یاری کند.

عرض كردم: معناي آيه ﴿إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْداً ﴾ چيست؟

فرمود: با رسول خدا عَيَّيِ مكر كردند، با على الله مكر كردند، با فاطمه الله مكر كردند، با فاطمه الله مكر كردند پس خداوند به محمد عَيْلِهُ فرمود: اى محمد! ﴿إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْداً وَأَكِيدُ كَيْداً وَقَتى كه حضرت وَأَكِيدُ كَيْداً فَمَهِ لِ الْكَافِرِينَ ﴾ اى محمد ﴿أَمْهِلْهُمْ رُويْداً ﴾ وقتى كه حضرت قائم الله قيام نمايد و انتقام مرا از ستمكاران و طاغوتيان از قريش و بنى اميه و سائر مردم بگيرد. آ

بحارالانوار، ج ۹، ص ۲۴۹؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۵۲؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۵۸
 بحارالانوار، ج ۲۳، ص ۳۶۸ و ج ۵۳، ص ۵۸؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۵۸

# تفسير سورة لعلى



۸۷ – سـورهٔ اعـلی در مکـه

نازل شده و دارای ۱۹ آیـه

است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى (١)

الَّذِي خَلَقَ فَسَوُٰى (٢) وَ الَّذِي قَدَّرَ فَهَدىٰ (٣)

وَ الَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْعِيٰ (۴) فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَحْوِىٰ (۵)

سَنُقْرِ ثُكَ فَلا تَنْسَىٰ (٦)

إِلاَّ مَا شَاءَ اللَّهُ إِنَّهُ يَعْلَمُ الْجَهْرَ وَ مَا يَخْفَىٰ (٧) وَ نُتَيَسِّرُكَ لِلْيُسْرِئ (٨)

> فَذَكُرْ إِنْ نَفَعَتِ الذَّكْرِيٰ (٩) سَيَذَّكُرُ مَنْ يَخْشَىٰ (١٠)

وَ يَتَجَنَّبُهَا الْأَشْفَى (١١) الَّذِي يَصْلَى النَّارَ الْكُبْرِيٰ (١٢)

ثُمَّ لاَ يَمُوتُ فَيِهَا وَ لاَ يَخْيَىٰ (١٣)

قَدُّ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكِّي (١٤)

وَ ذَكَرَ اشْمَ رَبِّهِ فَصَلُّى (١٥)

ا ـ بروردگار بلند مرتبهات را تسبیح کن.

٢ ـ همان خدايي كه (عالم را) آفريد و منظمش نمود.

۳-و همان خدایی که اندازه گیری کرد و هدایت نمود.

۴ ـ و همان خدايي كه چراگاه را بيرون آورد.

۵-پس آن را خشک و تیره گردانید.

عــ بزودی (آیات قرآن را) بر تو بخوانیم، پس فراموش نمیکنی.

٧ ـ مگر آنچه كه خداوند بخواهد، هماناكه او آشكار و پنهان را مى داند.

٨- و تو را براي آسان ترين كار آماده ميكنيم.

٩ ـ پس متذكر نما اگرتذكر سودمند باشد.

۱۰ ـ بزودی کسی که از خداوند می ترسد متذکر می شود.

۱۱ ـ و شقی ترین انسان از آن دوری میگزیند.

۱۲ ـ همان کسی بر آتش بزرگ وارد میشود.

۱۳ ـ سپس نه در آن میمیرد و نه زنده میشود.

۱۴ ـ به تحقیق کسی که تزکیه نمود رستگار شد.

10 ــو اسم پروردگارش را ياد نموده پس نماز خواند.

﴿سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى ﴾ يعنى بكو: ﴿سبحان ربي الأعلى ﴾

﴿الَّذِيَ خَلَقَ فَسَوَّى ۞ وَ الَّذِي قَدَّرَ فَهَدىٰ ﴾ مقدر فرموده اشياء را با تقدير

اول، سپس به سویش هدایت کرده هر که را میخواهد.

﴿ وَ الَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْعَىٰ ﴾ يعنى كياهان.

﴿فَجَعَلَهُ ﴾ يعني بعد از بيرون آمدن.

﴿ غُثَاءً أَحُوى ﴾ اين است كه همان نبات و كياه بعد از رسيدن به حد بلوغش خشك و سداه مي شو د.

﴿ سَنُقُرِنُكَ فَلا تَنْسَىٰ ﴾ يعنى به تو ياد مى دهيم پس آن را فراموش مكن سپس استثنا قائل شده و فرمود: ﴿ إِلا ما شاءَ الله ﴾ زيرا كسى از نسيان لغوى كه همان ترك كردن است در امان نيست زيرا آن كسى كه فراموش نمى كند او خداوند عزوجل است. ١

اصبغ گوید از امیرالمؤمنین علی الله دربارهٔ معنای آیه ﴿ سَبِّحِ اسْمَ رَبِّکَ الله و مینای آیه ﴿ سَبِّحِ اسْمَ رَبِّکَ الله و مینای آیه ﴿ سَبِّحِ اسْمَ رَبِّکَ الله و مینای آیه و سال قبل از اینکه خداوند آسمانها و زمینها را بیافریند نوشته شده بود: «لا إله إلا الله و حده لاشریک له و أن محمدا عبده و رسوله فاشهدوا بهما و أن علیا و صبی محمد مینای است که شریکی ندارد، و اینکه محمد بنده و فرستاده اوست پس شهادت به آن دو دهید و اینکه علی الله و صبی محمد مینای است». آ

﴿ وَ نُيَسِّرُ كَ لِلْيُسْرِيٰ \* فَذَكِّرْ \* يعنى اى محمد ﴿ إِنْ نَفَعَتِ الذِّكْرِيٰ \* سَيَذَّكَّرُ مَنْ يَخْشَيٰ ﴾ يعنى آن را به تو متذكر شديم.

سبس فرمود: ﴿ وَ يَتَجَنَّبُهَا ﴾ يعنى آنچه ما تذكر داديم شقىترين افراد از آن دورى مىگزينند.

﴿ الْأَشْقَى \* الَّذِي يَصْلَى النَّارَ الْكُبُرِي ﴾ آتش روز قيامت.

﴿ ثُمَّ لا يَمُوتُ فِيهَا وَ لا يَحْيىٰ ﴾ يعنى در آتش مى باشند همچنانكه خداوند فرمود: ﴿ وَ يَأْتِيهِ الْمَوْتُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَ مَا هُوَ بِمَيِّتٍ ﴾ "مرگ از هر طرف بر او رو مى كند ولى او مُردنى نيست.

﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَمِزَكُّي ﴾ يعني زكات فطره كه قبل از نماز عيد فطر

تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۵۷؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۶۲؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۵۵
 بحارالانوار، ج ۱۶، ص ۳۶۵ و ج ۲۷، ص ۵؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۶۳

٣. ابراهيم، آية ١٧

مىپردازند. <sup>ا</sup>

﴿ وَ ذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلِّي ﴾ نماز عيد فطر و عيد قربان.

ابن عباس در معنای آیهٔ ﴿إِنَّهُ يَعْلَمُ الْجَهْرَ وَ مَا يَخْفَىٰ ﴾ گويد: يعني آنچه تا روز قيامت در قلب و نفس تو ميگذرد خداوند به آن عالم و آگاه است.

﴿ وَ نُيَسِّرُكَ ﴾ اي محمد در همة امورت ﴿لِلْيُسْرِيٰ ﴾ ٢

إِنَّ هٰذَا لَفِي الصُّحُفِ الْأُولَىٰ (١٨) صُحُفِ إِبْرَاهِهِمَ وَمُوسَىٰ (١٩)

۱۸ ـاین سخنان در کتابهای گذشتگان نیز آمده است.

۱۹ ـ در کتاب ابراهیم و موسی.

﴿إِنَّ هٰذَا﴾ يعنى آنچه از قرآن تلاوت كردهاي.

﴿ لَفِي الصُّحُفِ الْأُولَىٰ \* صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَ مُوسىٰ ﴾ در كتابهاى كذشتكان خصوصاً در كتاب ابراهيم و موسى نيز آمده است. ٣

تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۵۹؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۶۲؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۵۶

٢. بحار الانوار، ج ٩، ص ٢٥٠ ؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٢٤٢

٣. بحارالانوار، ج ٩، ص ٢٤٩ ؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٢۶٣

## تفسير سورة غاشيه



۸۸ - سورهٔ غاشیه در مکـه

نازل شده و دارای ۲۶ آیـه

است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

هَلْ أَتَّاكَ حَدبِثُ الْغَاشِيَةِ (١) وُجُوهٌ يَوْمَئِذِ خَاشِعَةٌ (٢)

عْلَمِلَةٌ نَاصِبَةٌ (٣)

تَصْلَىٰ نَاراً خَامِيَةً (۴) تُسْقَىٰ مِنْ عَيْنِ آنِيَةٍ (۵)

> لَيْسَ لَهُمْ طَعَامٌ إِلاَّ مِنْ ضَريعٍ (٦) لاَ يُشمِنُ وَ لاَ يُغْني مِنْ جُوعٍ (٧)

ۇ جُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاعِمَةٌ (٨)

ر بن ير بر لِسَعْيِهٰا زاضِيَةُ (٩)

في جَنَّةِ غالِيَةِ (١٠) لا تَشْمَعُ فيها لأغِيَّةً (١١)

١ ـ آيا داستان غاشيه بر تو رسيده است؟

۲ \_ صورتهایی در آن روز ترسان و ذلیل است.

۳\_که همهٔ آنها کار کرده و خسته شدهاند.

۴\_ در آتش فروزان وارد میشوند.

٥- از چشمهٔ آب داغ به آنها بنوشانند.

ع-برای آنها غذایی جز خار و علف خشک و تلخ و بدبو نیست.

٧ غذايي كه نه آنها را چاق ميكند و نه از گرسنگي بينيازشان ميگرداند.

۸ صورتهایی در آن روز مسرور و خندان است.

۹-از سعی و کوشش خود راضی هستند.

۱۰ ـ در بهشت بلند مرتبه جای دارند.

١١ ـ در أنجا هيچ سخن لغو و بيهوده نمي شنوند.

﴿ هَلْ أَتَٰاكَ حَدِيثُ الْغَاشِيَةِ ﴾ يعنى اى محمد به تحقيق خبر قيامت براى تو بيان شد و معنى ﴿الغاشية ﴾ يعنى اينكه مردم را در بر مىكيرد.

﴿وَجُوهُ يَوْمَئِذٍ خَاشِعَةً \* عَامِلَةً نَاصِبَةً \* آنها كسانى بودهاند كه با دين خدا مخالفت ورزيدهاند، نماز خواندهاند، روزه گرفتهاند و با اميرالمومنين على الله على خداوند آن اعمال و افعالشان را قبول نمى كند.

﴿تَصْلَىٰ ﴾ يعني صورتهايشان.

﴿ نَاراً خَامِيَةً ۞ تُسْقَىٰ مِنْ عَيْنٍ آنِيَةٍ ﴾ يعنى از شدت گرما ناله و فرياد مىكند.

﴿ لَيْسَ لَهُمْ طَعَامٌ إِلاَّ مِنْ ضَرِيعٍ ﴾ يعنى غذايشان عرق اهل آتش جهنم و آنچه از آلتهاى زناكاران بيرون مى آيد، مى باشد ﴿ لاْ يُسْمِنُ وَ لاْ يُغْنِي مِنْ جُوعٍ ﴾ كه نه چاق كننده هستند و نه از گرسنگى نجاتشان مى دهد.

سپس پیروان امیر المؤمنین علی الله الله و فرمود: ﴿وَجُوهُ يَوْمَئِذٍ نَاعِمَةُ \* لِسَعْیِها رَاضِیَةُ ﴾ یعنی خداوند به آنچه آنها تلاش و کوشش کردهاند راضی میکند.

﴿ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ۞ لا تَسْمَعُ فِيهَا لأَغِيبَةً ﴾ يعنى در آنجا شوخى و دروغ نمى شنوند. ا

ابی حمزه گوید از امام صادق الناید شنیدم که می فرمود: هر کس که با شما مخالفت کند اگر چه متعبد باشد و در عمل کوشش کرده باشد منسوب به این آیه است: ﴿وَجُوهُ یَوْمَئِذٍ خَاشِعَةً \* غَامِلَةً نَاصِبَةً \* تَصْلَیٰ نَاراً خَامِیَةً \* صورتهایی در آن روز ترسان و ذلیل است. که همهٔ آنها کار کرده و خسته شده اند. در آتش فروزان وارد می شوند. ۲

فَيِهَا شُوَّرٌ مَرْفُوعَةٌ (١٣)

وَ أَكُوٰاتِ مَوْضُوعَةً (١٤)

وَ نَمَارِقُ مَصْفُوفَةٌ (١٥)

وَ زَرْابِيُّ مَبْثُونَةً (١٦)

أَ فَلاَ يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِكَيْفَ خُلِقَتْ (١٧)

۱۳ ـ در آن تختهای بلند پایهای است.

۱۴ ـ و قدحهای بزرگ گذاشتهاند.

10 ـ و بالشها و پشتی های مرتب شاه.

۱۶ ـ و فرشهای عالی گسترده.

١٧ \_آيا به شتر نمي نگرند كه چگونه آفريده شده است؟

ابن عباس در معنای آیهٔ ﴿فِیهٔا سُرُرٌ مَرْفُوعَةٌ ﴾ گوید: تختهائی که الواحی از طلا که آراسته به زبرجد و دُر و یاقوت است که از زیر آنها چشمه ها جاری می شود.

بحارالانوار، ج ۷، ص ۲۰۹؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۷۰؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۶۷
 مستدرک الوسائل، ج ۱، ص ۱۵۳؛ بحارالانوار، ج ۲۷، ص ۱۶۸؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۶۶
 نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۶۳؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۶۹

﴿ وَ أُكُوٰ ابٌ مَوْضُوعَةٌ ﴾ يعني كوزه هايي كه براي آنها گوشي نيست (دسته و لوله ندارند).

﴿ وَ نَمَارِقُ مَصَّفُو فَةً ﴾ يعني فرشها و بالشها.

﴿ وَ زُرابِي مَبْتُوثَة ﴾ هر چیزی که خداوند در بهشت آفریده. نمونهای در دنیا دارد مگر زرابی درک نمی شود که آن چیست. ا

ابن عباس در معناي آيهٔ ﴿ أَفَلاٰ يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴾ گويد: منظور چهارپايان است.

وَ إِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ (١٨)

وَ إِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ (١٩)

وَ إِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ شُطِخَتْ (٢٠)

فَذَكُوْ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِّرٌ (٢١)

كَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُصَيْطِرٍ (٢٢)

۱۸ ـ و به آسمان نگاه نمی کنند که چگونه بر افراشته شده است؟

19 ـ و به کوهها نمی نگرند که چگونه بر جای خود نصب شدهانا؟

۲۰ ـ و به زمين كه چگونه گسترده شده است؟

٢١ ـ يس تذكر بده هماناكه تو تذكر دهنده هستي.

۲۲ ـ تو مسلط بر آنها نیستی که بر ایمان مجبورشان کنی.

﴿ وَ إِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ \* وَ إِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ \* وَ إِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ شُطِحَتْ \* وَ إِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ شُطِحَتْ \* وَ إِلَى اللَّأَرْضِ كَيْفَ شُطِحَتْ \* خداوند عز و جل مى فرمايد: آيا كسى به غير از من قادر است كه همانند شتر را خلق كند، و يا آسمان را بالا ببرد و كوه ها را نصب نمايد و زمين را مسطح كند؟ يا غير از من افعالى همانند اين را انجام دهند؟

١. بحارالانوار، ج ٨ ص ١٣۶

﴿ فَذَكِّرُ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِّرٌ ﴾ يعنى اى محمد موعظه كن كه همانا تو پند دهنده هستى.

﴿لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾ يعنى تو نه حافظ ايشانى، و نه نويسنده اعمالشان مىباشى. ا

إِلاَّ مَنْ تَوَلَّى وَكَفَرَ (٢٣) فَيُعَذِّبُهُ اللَّهُ الْعَذَابَ الْأَكْبَرَ (٢۴)

> إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ (٢٥) ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسْابَهُمْ (٢٦)

۲۳ ـ مگر کسی که پشت کند و کافر شود.

۲۴\_پس خداوند او را به عذابی بزرگ معذب میکند.

۲۵ \_ همانا باز گشت آنها به سوی ماست.

۲۶ ـ سپس همانا حساب آنها بر ماست.

ابی الجارود از امام باقر الله وایت می کند که در تفسیر آیه ﴿ إِلا مَنْ تَوَلَّی وَ کَفَرَ ﴾ فرمودند: منظور کسی است که از تذکر تو متعظ نشود و تو را تصدیق نکند، و ربوبیت مرا انکار کند و نعمت مرا کفران نماید.

﴿ فَيُعَذِّبُهُ اللَّهُ الْعَذَابَ الْأَكْبَرَ ﴾ منظور عذاب غليظ و شديد و دائمي است.

﴿إِنَّ إِلَّيْنًا إِيَّابَهُمْ ﴾ يعنى عاقبت كارشان به سوى ما است.

﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسْابَهُمْ ﴾ يعنى جزايشان با ما است. ٢

﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ﴾ يعنى برگشتشان به سوى ماست ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ ﴾ سيس همانا حساب آنها بر ماست.

بحار الانوار، ج ۹، ص ۲۵۰
 بحار الانوار، ج ۹، ص ۲۵۱؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۶۷؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۷۰؛ نور الثقلین، ج ۵، ص ۵۶۷؛ نور الثقلین، ج ۵، ص ۵۶۷



# تفسير سورة فجر



۸۹ – سورهٔ فجر در مکه نازل

شده و دارای ۳۰ آیه است.



## بِسْم اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيم

وَ الْفَجْرِ (١)

وَ لَيْنَالٍ عَشْرِ (٢)

وَ الشَّفْعِ وَ الْوَتْرِ (٣) وَ اللَّيْلِ إِذَا يَشرِ (۴)

هَلْ في ذٰلِكَ فَسَمْ لِذِي حِجْرِ (۵)

أَلَمْ تَرْكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ (٦)

إرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ (٧)

الَّتِي لَمْ يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي الْبِلادِ (٨)

وَ ثَمُودَ الَّذَيِنَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ (٩)

وَ فِرْعَوْنَ ذِي الْأَوْتَادِ (١٠)

ا ـ و سوگند به صبح.

۲\_و سوگند به شبهای دهگانه.

۳\_و سوگند به زوج و فرد .

۴\_و سوگند به شب هنگامی که برود.

۵\_آیا دراین امور که بیان شد سوگندی برای صاحبان اندیشه نیست؟

ع-آیا ندیدی که پروردگارت با قوم عاد چه کرد؟

٧-و نيز با اهل شهر ارم با عظمت،

۱۸- آنچنان شهری که مانندش در شهرها آفریده (ساخته) نشده بود.

۹ و قوم ثمود که داخل سنگهای بزرگ را میشکافتند و کاخها بسرای خودشان میساختند،

۱۰ ـ و نیز فرعون که دارای قدرت و ستمگر بود.

﴿ وَ الْفَجْرِ ﴾ در این آیه واو نازل نشده است و واو زیاده است بلکه آن بدون واو است.

﴿ وَ لَيْالٍ عَشْرٍ ﴾ ده روز ذي الحجه است.

﴿ وَ الشُّفْعِ ﴾ منظور از شفع دو ركعت است

﴿ وَ الْوَتْرِ ﴾ و منظور از وتریک رکعت است که در آخر شب خوانده می شود.

در روایتی دیگر می فرماید: منظور از ﴿شفع﴾ امام حسن النیلا و امام حسین النیلا و منظور از ﴿وتر﴾ امیرالمؤمنین النیلا می باشد. ا

﴿ هَلْ فِي ذَٰلِكَ قَسَمُ لِذِي حِجْرٍ ﴾ يعنى صاحب عقل.

﴿ وَ اللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ ﴾ منظور شب جمع است (يعنى شب عيد قربان كه از عرفات به مشعر كوچ مىكنند و در آنجا اجتماع مىكنند).

سپس خداوند به پیامبرش ﷺ فرمود: ﴿ أَلَمْ تَسَرَ ﴾ یعنی آیا میدانی؟ ﴿ كَیْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ۞ إِرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ ۞ الَّتِي لَمْ یُخْلَقْ مِثْلُهَا فِي الْبِلاٰدِ ﴾ سپس عاد مُرد و خداوند او و قومش را با باد صرصر هلاک کرد.

بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۳۴۹؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۷۶؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۷۳؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۷۱

﴿ وَ ثَمُودَ الَّذِينَ جَابُواالصَّخْرَ بِالْوَادِ ﴾ يعنى دل كوهها را كنده بودند. ﴿ وَ فِرْعَوْنَ ذِي الْأُوتْادِ ﴾ استوانههايى را ساخت و خواست كه به وسيلة آنها به آسمان برود. ا

إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ (١٤) فَأَمَّا الْإِنْسَانُ إِذَا مَا ابْتَلاٰهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَ نَعَمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِ (١٥) وَ أَمَّا إِذَا مَا ابْتَلاٰهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَهَانَنِ (١٦) كَلاَّ بَلْ لاَ تُكْرِمُونَ الْيَتِهِمَ (١٧) وَ لاَ تَحَاضُّونَ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِشكينِ (١٨) وَ تَأْكُلُونَ التَّزَاتَ أَكْلاً لَمَّا (١٩) وَ تُحَبِّونَ الْمَالَ خَبًّا جَمًّا (٢٠) كَلاَّ إِذَا ذُكَّتِ الْأَرْضُ ذَكًا ذَكًا (٢١)

۱۴\_ همانا پروردگارت در کمینگاه (ستمکاران) است.

۱۵ ـ پس اما انسان هنگامی که پروردگارش او را برای آزمایش و استحان اکرامش میکند و نعمتی به او میبخشد (با تکبر) میگوید: پروردگارم مرا گرامی داشته است.

۱۶ ـ و اما هنگامی که او را مبتلا میکند و روزیش را تنگ میگرداند (بــا پاس و نامیدی) میگوید: پروردگارم مرا خوار کرده است.

17 \_ هرگز (چنین نیست) بلکه شما یتیمان راگرامی نمی دارید.

١٨ ـ و مساكين را بر سر سفرة خود اطعام نميكنيد.

19 ـ و مال ارث را جمع کرده و میخورید.

۱. بحارالانوار، ج ۱۳، ص ۱۰۹؛ نورالثقلين، ج ۵، ص ۵۷۱؛ تفسير برهان، ج ۸ ص ۲۷۷

۲۰ ـ و مال دنيا را به شدّت دوست مي داريد.

۲۱ ــ هرگز (چنین نیست که میپندارند) هنگامی که زمین به کلی در هـــه کوبیده شده و متلاشی میشود.

﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴾ يعنى قائم و نگهبان بر هر ظالمي است و اعمال آنها را زير نظر دارد.

﴿ فَأَمَّا الْإِنْسَانُ إِذَا مَا ابْتَلَاهُ رَبُّهُ ﴾ يعنى او را با نعمت امتحان نمود.

﴿ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِ \* وَ أَمُّا إِذَا مَا ابْتَلاهُ \* يعنى او را امتحان كرد.

﴿فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ ﴾ يعنى به فقر مبتلايش كرد ﴿فَيَقُولُ رَبِّي أَهْـانَنِ ﴾ پس مىگويد كه پروردگارم مرا خوار كرده است.

خداوند فرمود: ﴿ كَلا بُلُ لا تُكْرِمُونَ الْيَبِيمَ \* وَ لا تَحَاضُونَ عَلَىٰ طَعامِ الْمِسْكِينِ \* يعنى يتيم را پيش خود نمى خوانيد و مراد از آن جماعتى هستند كه عاصبين حق آل محمد عَلَيْ اللهُ مى باشند و آنهائى هستند كه مال يتيمها و مال فقراء و محتاجين ايشان را و ابناء سبيل ايشان را مى خورد.

﴿ وَ تَأْكُلُونَ التُّراثَ أَكُلاً لَمًّا ﴾ يعنى همه آنها را به تنهايي ميخوريد.

﴿ وَ تُحِبُّونَ الْمَالَ حُبُّا جَمَّا ﴾ يعنى مال را ذخيره مىكنيد و در راه خداوند انفاق نمىكنيد. \

ابى الجارود از امام باقر عَلَيْ روايت مى كند كه در تفسير آية ﴿ كَلاَّ إِذَا دُكَّتِ الْأَرْضُ دَكًّا دَكًّا ﴾ يعنى وقتى كه زمين مى لرزد. ٢

ابن عباس گوید: هنگامی که زمین شکسته و از هم پاشیده شود. "

۱. تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۷۸

۲. بحارالانوار، ج ۷، ص ۱۰۹

٣. تفسير صافي، ج ٧، ص ٤٧٤؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٢٨٢

#### وَ جُاءَ رَبُّكَ وَ الْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا (٢٢)

وَ جيءَ يَوْمَئِذِ بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذٍ يَتَذَكَّرُ الْإِنْسَانُ وَ أَنَّى لَهُ الذَّكْرِىٰ (٢٣) ٢٢ ــو فرمان پروردگارت فرا برسد و فرشتگان صف در صف بـه عــرصهٔ محشر حاضر شوند.

۲۳ ـ و آن روز جهنم را میآورند، در آن روز آدمی متذکر میشود، و این تذکر چه سودی به حال او دارد؟

#### چگونگی جهنم و پل صراط

﴿ وَ جَاءَ رَبُّكَ وَ الْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ﴾ ملك اسم يك فرشته است ولى معنايش مع است. ا

#### و جِيء يَوْمَئِذِ بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذٍ يِتَذَكَّرُ الْإِنسَانُ وَ أَنِّي لَهُ الذِّكْرِيٰ ﴾

امام باقر المنافظ فرمودند: هنگامی که این آیه نازل شد دربارهٔ آن از رسول خدا منافظ سوال کردند، و او فرمود: روح الامین به من خبر داد خداوند که خدائی به غیر از او نیست چون آفریدگان را آفرید و اولین و آخرین را گرد هم در آورد، جهنم را آورد که با هزار مهار کشیده می شد و صد هزار از فرشتگان غلاظ و شداد آن را می کشیدند، و آن را بانگ و خشم و شهیق و زفیر بود، و چون نفس بیرون می داد، اگر خدا حساب مردمان را برای بعد نگذاشته بود همگان هلاک می شدند، سپس از آن گردنی بیرون آمد که بر آفریدگان محیط شد و نیکوکار و فاجر را در میان خود گرفت، و هیچ بنده ای از بندگان خدا و فرشته و پیامبر نبود مگر آن که بانگ برداشت که: پروردگارا، جانم جانم، و تو ای پیامبر خدا فریاد می کردی: امتم، امتم، سپس بر آن صراط نهاده شد که

۱. تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۸۲

باریکتر از لبهٔ شمشیر بود و بر آن سه پل قرار داشت: یکی پل امانت و رحم، دومی پل نماز، و سومی پل عدل رب العالمین که خدائی جز او نیست، مردمان را به عبور از آنها مکلف می کردند: پل رحم و امانت نگاهشان می داشت، و اگر از آن هم می گذشتند پایان به از آن رد می شدند نماز نگاهشان می داشت، و اگر از آن هم می گذشتند پایان به رب العالمین می رسید، بنا بر گفته اش: ﴿إِنَّ رَبَّکَ لَیِالْمِرْصَادِ ﴾ و مردمان بر صراط آویختهٔ به دست و پا از جای کنده شده، و چسبیدهٔ به پا قرار داشتند و فرشتگان بانگ بر می داشتند که: ای بر دبار، ببخش و چشم بپوش و به فضلت باز گرد و سلامت بدار، و مردمان همچون پروانه در آتش می افتادند، و چون کسی به رحمت خدا نجات می یافت و می گذشت، می گفت: شکر خدای را که به نعمت او صالحات تمام می شود، و حسنات پاکیزگی پیدا می کند، و شکر خدا را که بعد از نومیدیها مرا از تو به منت و فضل خود نجات داد و پروردگار ما آمرزنده و یاداش دهنده است. ا

فَيَوْمَئِذِ لَا يُعَذِّبُ عَذَابَهُ أَحَدٌ (٢٥) وَ لَا يُوثِقُ وَثَاقَهُ أَحَدٌ (٢٦) يَا أَيْتُهَا النَّقُسُ الْمُطْمِئِنَّةُ (٢٧) ارْجِعي إلِىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةٌ مَرْضِيَّةٌ (٢٨) فَادْخُلي في عِبَادِي (٢٩) وَ ادْخُلي جَنَّني (٣٠) وَ ادْخُلي جَنَّني (٣٠)

بـحارالانوار، ج ٨، ص ٢٩٣؛ امالي شيخ صدوق، ص ١٧۶؛ كافي، ج ٨، ص ٣١٢؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٧۴؛ تفسير صافي، ج ٧، ص ۴٧۶

۲۶ ـ و هیچ کس همانند او کسی را به بند نمیکشد.

۲۷ \_ ای نفس مطمئن و آرام یافته .

۲۸ ـ. به سوی پروردگارت بازگرد که هم تو از او خشنود هستی و هم او از تو راضی .

۲۹ ـ پس در گروه بن*دگانم وارد* شو .

۳۰\_و در بهشت من داخل شو.

﴿ فَيَوْمَئِذٍ لا يُعَذِّبُ عَذَابَهُ أَحَدُ \* وَ لا يُوثِقُ وَثَاقَهُ أَحَدُ \* او فلانى است. ا ﴿ يَا أَيْتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ \* ارْجِعِي إلى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً \* هنگامى كه موقع وفات مؤمن فرا مى رسد ندا كننده اى از جانب پروردگار ندا مى دهد اى نفس مطمئن و دل آرام به سوى ولايت على اللَّهِ در آى كه تو را با ثواب راضى و خشنود كرده است.

﴿ فَادْخُلِي فِي عِبَادِي \* وَ ادْخُلِي جَنَّتِي \* پس براي او هيچ هم و غمي نيست مگر اينكه به آن صدا ملحق شود. ٢

ابو بصير از امام صادق الله روايت مى كند كه در تفسير آيات ﴿ يَا أَيَّـتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ \* فَادْخُلِي فِي عِبادِي \* النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ \* فَادْخُلِي فِي عِبادِي \* وَادْخُلِي جَنَّتِي \* فرمودند: منظور حسين بن على النَّلْ است. "

١. نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٧٤؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٢٨٣؛ تفسير صافي، ج ٧، ص ٢٧٧

بحارالانوار، ج ع، ص ۱۸۲
 بحارالانوار، ج ۴۴، ص ۲۱۹؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۸۳



## تفسير سورة بلد



۹۰ – سورهٔ بلد در مکه نازل

شده و دارای ۲۰ آیه است.



#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

لأَأْقُسِمُ بِهٰذَا الْبَلَدِ (١) وَأَنْتَ حِلَّ بِهٰذَا الْبَلَدِ (٢)

وَ وْالِدٍ وَ مَا وَلَدَ (٣)

لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ في كَبَدٍ (۴)

اً يَحْسَبُ أَنْ لَنْ يَفْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدُ (٥) يَقُولُ أَهْلَكْتُ مَالاً لُبُداً (٦)

أ يَحْسَبُ أَنْ لَمْ يَرَهُ أَحَدٌ (٧)

أَلَمْ نَجْعَلْ لَهُ عَيْنَيْنِ (٨)

وَ لِلْمَانَا وَشَفَتَيْنِ (٩) وَ هَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ (١٠)

فَلاَ اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ۖ (١١)

وَ مَا أَذْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ (١٣) يَسِمُ مِنْ مَا دِينِهِ

فَكُّ رَقَبَةِ (١٣)

أَوْ إِطْعَامٌ في يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ (١۴) يَتِيماً ذَا مَقْرَبَةٍ (١٥)

أَوْ مِسْكَيِناً ذَا مَثْرَبَةٍ (١٦)

ثُمَّ كَانَ مِنَ اللَّذِينَ آمَنُوا وَ تَوْاصَوْا بِالصَّبْرِ وَ تَوْاصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ (١٧) أُولِئِكَ أَصْحُابُ الْمَيْمَنَةِ (١٨)

وَ الَّذَبِنَ كَفَرُوا بِ آيَاتِنَا هُمْ أَصْحَابُ الْمَشْأَمَةِ (١٩)

عَلَيْهِمْ نَارٌ مُؤْصَدَةٌ (٢٠)

١ ـ سوگند به این شهر (مکّه).

۲ ـ و تو دراين شهر ساكن هستي.

۳\_و سوگند به پدر و فرزند.

۴\_به تحقیق ما انسان را در رنج و مشقّت آفریدیم.

۵ - آیا او می پندارد که هیچ کس نمی تواند بر او دست پیدا کند؟

عـ میگوید: مال بسیاری را از بین بردم.

٧ ـ آيا مي پندارد كه كسى او را نديده است؟

٨ - آيا براى او دو چشم قرار نداديم؟

۹ ـ و زبان و دو لپ؟

۱۰ ـ و او را به راه خير و شر هدايتش ننموديم؟

۱۱ ـ پس از گردنه نگذشت.

۱۲ ـ و تو چه می دانی که عقبه چیست؟

۱۳ \_ آزاد کردن بردهای.

۱۴ ـ یا غذا دادن در روز گرسنگی.

10 ـ يتيمي از خويشاوندان.

18 ـ يا مسكين خاك نشين.

۱۷ ـ سپس از کسانی بود که ایمان آورده و یکدیگر را به صبر و رحمت

سفارش میکنند.

١٨ \_ أنها اصحاب يمين هستند .

19 ـ و کسانی که به آیات ما کافر شدند آنها از اصحاب مشمه (افراد شوم)

۲۰ ـ بر آنها آتشی سر پوشیده است (که راه فراری از آن نیست).

﴿ لاَ أُقْسِمُ بِهٰذَا الْبَلَدِ ﴾ مراد از بلد مكه است.

﴿ وَ أَنْتَ حِلَّ بِهٰذَا الْبَلَدِ ﴾ قريش حلال نمى دانستند كه در مكه به كسى ظلم و ستم كنند ولى ظلم و ستم به تو را حلال كردند.

﴿ وَ وَالَّذِ وَ مَا وَلَدَ ﴾ آدم و آنچه از پيامبران و اوصيا به دنيا مي آيند.

﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي كَبَدٍ ﴾ يعنى خداوند انسان را راست قامت آفريد و موجودات ديگر را چنين استوار نيافريده است. (پس معناى كبد يعنى راست قامت).

﴿ يَقُولُ أَهْلَكُتُ مَالاً لُبَداً ﴾ فرمود: لبد به معناى مجتمع است. ا

ابی الجارود از امام باقر الله وایت می کند که در تفسیر آیه ﴿ یَقُولُ أَهْلَکُتُ مَالاً لَبَداً ﴾ فرمود: او عمرو بن عبدود است هنگامی که علی بن ابی طالب الله اسلام را در روز جنگ خندق بر او عرضه کرد، گفت: پس کجاست آن همه مالی را که برای از بین بردن شما خرج کردم؟ او مالی را برای بستن راه خدا خرج کرده بود، پس حضرت علی الله او را کشت. آ

﴿ وَ هَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ ﴾ يعني براي او راه خير و شر را نشان داديم. "

بحارالانوار، ج ۹، ص ۲۵۱؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۸۱؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۸۷؛
 بحارالانوار، ج ۹، ص ۲۵۱؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۸۷؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۸۳؛
 نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۸۰

٣. نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٨١؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٢٩١

﴿ فَلاَ اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ \* وَ مَا أَذْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ ﴾ مراد از عقبه ائمه اللَّهُ هستند پس هر كسى از آن بگذرد از آتش جهنم خودش را رهانيده است.

﴿ أَوْ مِسْكِیناً ذَا مَتْرَبَةٍ ﴾ یعنی مسكینی كه جامه خوابی ندارد كه او را از آلودگی به خاك نگه بدارد.

﴿أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ ﴾ اصحاب امير المؤمنين على النَّه مستند.

﴿ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآياتِنا ﴾ آنهائي كه با اميرالمؤمنين التَّا مخالفت كردند.

﴿عَلَيْهِمْ نَارٌ مُوْصَدَةٌ ﴾ يعنى آتشى كه رويش پوشيده شده است. ١

امام باقرعالی در معنای آیه ﴿ أَيُحْسَبُ أَنْ لَنْ يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ ﴾ فرمودند: او را به خاطر کشتن دختر پیامبر عَبَیْنِی میکشد.

﴿ يَقُولُ أَهْلَكُتُ مَالاً لُبَداً ﴾ يعنى أن مالى كه پيامبر ﷺ در تجهيز لشكر عشيره (غزوة تبوك) صرف نمود.

﴿ أَيَحْسَبُ أَنْ لَمْ يَرَهُ أَحَدُ ﴾ فساد در وجود خود او بود.

﴿ أَلَمْ نَجْعَلْ لَهُ عَيْنَيْنِ ﴾ يعنى رسول خدا عَيَيْكُ اللهُ .

﴿ وَ لِسَاناً ﴾ يعنى اميرالمؤمنين التَّالِدِ .

﴿ وَ شَفَتَيْنَ ﴾ يعنى امام حسن التَّلَّةِ و امام حسين التَّلَّةِ .

﴿ وَ هَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ ﴾ به سوى ولايت آن دو.

﴿ فَلاَ اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ﴿ وَ مَا أَدُرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ ﴾ تو چه مىدانى؟ هر چيزى در قرآن است؛ ﴿ مَا أُدراك ﴾ يعنى ما أعلمك، تو چه مىدانى.

بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۲۸۲ ؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۸۲ ؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۹۴ ؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۸۵

﴿ يَتِيماً ذَا مَقْرَبَةٍ ﴾ يعنى رسول خدا تَتَيَّبُهُ أَهُ و مراد از ﴿مقربه ﴾ يعنى خويشان.

﴿ أَوْمِسْكِيناً ذَا مَتُرَبَةٍ ﴾ يعنى اميرالمؤمنين اللَّهِ از علم و دانش بى نياز است. ا

ابو بصیر از امام صادق الله و روایت می کند که در معنای آیه ﴿ فَکُ رَقَبَةٍ ﴾ فرمود: به وسیلهٔ معرفت ما مردم از آتش جهنم رهائی می یابند و ما هستیم که در روز گرسنگی و قحطی مردم را اطعام می کنیم. ۲

ابن عباس در معنای آیهٔ گوید: ﴿ وَ تَواصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ یعنی کسانی که بر واجبات خداوند عز و جل صبر میکنند ﴿ وَ تَواصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ ﴾ یعنی در آن چیزی که در بین آنهاست و این قبول نمی شود مگر از مؤمن. "

Congression 5

بحارالانوار، ج ۹، ص ۲۵۱ و ج ۲۴، ص ۲۸۲؛ تفسیر برهان، ج ۷، ص ۲۹۰
 بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۲۸۲ و ج ۶۶، ص ۳۶۴؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۸۵؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۸۲؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۸۲؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۹۳
 تفسیر برهان، ج ۸، ص ۲۹۵



# تفسير سورة شهس



۹۱ – سورهٔ شـمس در مکـه

نازل شده و دارای ۱۵ آیـه

است.



### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

وَ الشَّمْسِ وَ ضُخَاهَا (١)

وَ الْقَمَرِ إِذَا تَلاَهُمَا (٢)

وَ النَّهَارِ إِذَا جَلاُّهُمَا (٣)

وَ اللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهُا (۴) 1 ـ و سوگند به خورشید و نور آن،

۲ ـ و سوگند به ماه هنگامی که (بعد از خورشید) می تابد،

۳\_و سوگند به روز هنگامی که عالم را روشن سازد.

۴\_و سوگند به شب هنگامی که پردهٔ سیاهی میکشد.

﴿وَالشَّمْسِ وَضُحَاهًا ﴾

ابوبصير گويداز امام صادق النا دربارة آية ﴿وَالسَّمْسِ وَضُحَاهَا ﴾ سوال كردم.

فرمودند: مراد از ﴿الشمس﴾ رسول خدا است که به وسیلهٔ آن حضرت دین را برای مردم واضح و روشن نمود.

عرض كردم: معناي آية ﴿وَ الْقَمَرِ إِذَا تَلاَهَا﴾ چيست؟ فرمود: آن امير المؤمنين الرَّلِا است. سوال كردم: معناى آية ﴿ وَ اللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهَا ﴾ چيست؟

فرمود: مراد پیشوایان ستمکاری هستند که امر آل رسول المپیش را تنهییر دادند، و در مسندی نشستند که آل رسول المپیش اُولی به آن مسند از آنها بودند، و دین رسول خدا تر این از با ظلم و جور پوشاندند و آن قول خداوند است که فرمود: ﴿وَ اللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهًا ﴾ یعنی تاریکی ظلم و ستم آنها روشنائی روز آل محمد المپیش را بوشاند.

عرض كردم: معناى آية ﴿وَ النَّهَارِ إِذَا جَلاُّهَا﴾ چيست؟

فرمود: مراداز آن امام از ذریّهٔ فاطمه این میباشد که مردم از دین رسول خدا سی از او سوال میکنند و او نیز دین را برای مردم آشکار و روشن میکند. ا

وَ نَفْسٍ وَ مَا سَوَّاهَا (٧)

فَأَلْهَمَهٰا فُجُورَهٰا وَ تَقُوٰاهَا (٨)

قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا (٩)

وَ قَدْ خَابَ مَنْ دَشَاهَا (١٠)

كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغُوٰاهَا (١١)

إِذِ انْبَعَثَ أَشْقَاهًا (١٢)

فَقُالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ نَاقَةَ اللَّهِ وَسُقْيَاهًا (١٣)

فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُوهَا فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ بِذَنْبِهِمْ فَسَوَّاهَا (١٤)

وَ لَا يَخَافُ عُقْبَاهَا (١٥)

مئاقب ابن شهر آشوب، ج ١، ص ٢٨٣ ؛ كافى، ج ٨، ص ٥٠ ؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٢٩٧ ؛ تفسير صافى، ج ٧، ص ۴٨٩

٧ ـ و سوگند به نفس آدمی و آن کس که آن را موزون نمود،

٨\_پس فجور و تقوا (شر و خير) را به او الهام كرد.

٩ ـ به تحقیق رستگار شد کسی که تزکیه نمود،

۱۰ ــ و به تحقیق کسی که خودش را به گناه آلوده نموده زیانکار و محروم گشته است.

11 ـ قوم ثمود بر اثر سرکشی و طغیانگری تکذیب کردند.

11 \_ هنگامی که شقی ترین آنها بر انگیخته شد.

١٣ ـ پس رسول خدا (صالح) به أنها گفت: این ناقهٔ خدا (معجزهٔ الهی است)، سیرابش کنید.

۱۴ \_ پس آنها او را تکذیب و ناقه را پی کردند، پس پروردگارشان آنها را به خاطر گناهشان گرفتار ساخت و (شهرشان) را با خاک یکسان و صاف کرد.
۱۵ \_ و از عاقبت این کار هیچ نمی ترسد.

﴿وَ نَفْسِ وَ مَا سَوًّاهَا﴾ يعني آن را بيافريد و صورتگري كرد.

﴿ فَالَّهُمَ هَا فُجُورَهَا وَ تَقُواها ﴾ يعنى نيكى و زشتى را به او شناساند و الهام نمود سپس او را مخير كرد كه اختيار كند.

﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ﴾ يعني نفسش را طاهر كرد.

﴿وَ قَدْ خَابَ مَنْ دَشَّاهًا ﴾ يعنى اغوا نمود. أ

امام صادق المنظِيدِ در معنای آیه ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ﴾ فرمود: یعنی امیرالمؤمنین المنظِیدِ که نفسش را تزکیه نمود ﴿وَ قَدْ خُابَ مَنْ دَسَّاهًا ﴾ یعنی زریق و حبتر که نفس خودشان را بر اثر دسیسه و نیرنگ در بیعت کردن با

بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۷۰؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۸۶؛ تنفسیر برهان، ج ۸، ص ۳۰۰؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۹۰

آن حضرت از ثواب در آخرت بیبهره ماندند.

امام باقر الليلان در معناي آية ﴿كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغُواها﴾ فرمودند: طغيان او را بر آن داشت كه تكذيب كند. ا

﴿كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغُواهَا \* إِذِانْبَعَثَ أَشْقًاهًا ﴾ هنگامی كه شنر را پی كردند. ﴿فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ بِنَنْبِهِمْ ﴾ عذاب خداوند غفلتاً و در شب آنها را در بر گرفت.

﴿ وَ لا يَخَافُ عُقْبًاهًا ﴾ بعد از اين آنهائي را كه هلاك نموديم نمي ترسند. ٢



ا. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۹۰؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۴۰۰
 ۲. بحارالانوار، ج ۱۱، ص ۴۹۴؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۸۶

## تفسير سورة ليل



۹۲ - سورهٔ لیل در مکه نازل

شده و دارای ۲۱ آیه است.



#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ

وَ اللَّيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ (١)

وَ النَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى (٢)

وَ مَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَ الْأُنشَىٰ (٣)

إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَٰى (۴) ۱ ـ سوگند به شب هنگامی که (روز را) ببوشاند،

۲ ـ و سوگند به روز هنگامی که روشنی می بخشد،

۳\_و سوگند به کسی که مذکر و مونث را آفرید،

٢\_ هماناكه سعى و كوشش شما مختلف است.

﴿ وَ اللَّيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴾ يعنى سوگند به شب هنگامى كه روز را مىپوشاند و آن قسم است.

ر مسم مسد. ﴿ وَ النَّهٔ ار إِذَا تَجَلِّي ﴾ روز هنگامي كه روشن شود و برق دهد.

﴿ وَ مَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَ الْأُنْتَىٰ ﴾ يعنى اينكه نر و ماده را آفريد كه جواب قسم

﴿ إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَّى ﴾ كسى از شماها در خير و نيكى تلاش و كوشش مىكند و كسانى نيز در شر و بدى. فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَاتَّقَىٰ (۵)
وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَىٰ (۱)
فَسَنَيْسَرُهُ لِلْيُشرَىٰ (۷)
وَ أَمَّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَىٰ (۸)
وَ كَذَّبَ بِالْحُسْنَىٰ (۹)
وَ كَذَّبَ بِالْحُسْنَىٰ (۹)
فَسَنَيْسُرُهُ لِلْعُسْرِىٰ (۱۰)
وَ مَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدُّى (۱۱)
إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ (۱۲)
وَ مَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدُّى (۱۱)
وَ مَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدُّى (۱۱)
وَ مَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدُّى (۱۱)
وَ مِا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدُّى (۱۲)
فَأَنَّذَرْتُكُمْ نَاراً تَلَظَّى (۱۲)
فَأَنَّذَرْتُكُمْ نَاراً تَلَظَّى (۱۴)
لا يَصْلاَهَا إِلاَّ الْأَشْقَى (۱۵)

وسائل الشیعه، ج ۲۷، ص ۲۰۵؛ بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۷۱ و ج ۵۱، ص ۴۹؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۸۸؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۳۰۳

الَّذِي كُذَّبَ وَ تَوَلَّى (١٦) وَ سَيُجَنَّبُهَا الْأَنْقَى (١٧) الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّى (١٨) مَا الذِّي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكِّى (١٨)

وَ مَا لِأُحَدِٰ عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزَىٰ (١٩)

إِلاَّ ابْيَغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَىٰ (٢٠)

وَ لَسَوْفَ يَرْضَىٰ (٢١)

۵\_پس اما کسی که عطا میکند و پرهیزگار میشود،

۶\_و به نیکویی تصدیق کرد.

٧ ـ پس بزودى او را در سهل و آسان قرار مىدهيم.

٨\_و اما كسى كه بخل بورزد و خود را بي نياز بداند.

۹ ـ و نیکویی را تکذیب کند.

۱۰ ـ پس به زودی او را در دشواری و سختی میاندازیم.

۱۱ و هنگامی که (در هلاکت و جهنم) سقوط میکند مالش هیچ سودی
 به حالش نخواهد داشت.

۱۲\_ همانا هدایت بر عهده ماست.

۱۳ ـ و همانا آخرت و دنیا از برای ماست.

۱۴ ـ پس شما را از آتشی که شعله ور است می ترسانم.

10 - كه جز بدبخت ترين افراد بر آن وارد نمى شوند.

18 \_ همان کسی که (آیات حق را) تکذیب کرد و از آن روی گردانید.

۱۷ ـ و بزودی پرهیزگارترین افراد از آن دور میشوند.

۱۸ ـ همان کسی که مالش را انفاق میکند و تزکیه میشود.

١٩ ـ و هيچ کس نزد او بر وي حق نعمت ندارد تا به او پاداش بدهد.

۲۰ ــ مگر برای بدست آوردن جلب رضای پروردگارش که برتر و بالاترین است.

۲۱ ـ و به زودی راضی میشود.

﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَ اتَّقَىٰ ﴿ وَ صَدَّقَ بِالْحُسْنَىٰ ﴿ فَسَنَيْسَرُ وُلِلْيُسُرِيٰ ﴾

این آیه دربارهٔ مردی نازل شده که در حیاط خانهٔ مسلمانی درخت خرمایی داشت، و به همین بهانه بدون اجازه وارد خانهٔ مسلمان می شد، صاحب خانه نزد رسول خدا می شکایت کرد، حضرت، صاحب درخت را خواست وقتی آمد، فرمود: درخت خرمایت را به درخت خرمایی در بهشت به من بفروش؟

آن مرد گفت: نه!

فرمود: آن را در مقابل باغي در بهشت به من بفروش؟

آن مرد گفت: نه!

نفروخت و رفت. مردی از انصار که کنیه اش ابی دحداح بود از این معامله خبردار شد نزد صاحب نخل رفت و گفت درخت خرمایت را من بفروش، آن مرد پذیرفت، ابو دحداح نزد رسول خدا مَنْ آهٔ آمد و عرضه داشت: ای رسول خدا مَنْ آهٔ این درخت خرما را بردار و در عوض باغی در بهشت به من بده که آن مرد قبول نکرد.

رسول خدا ﷺ فرمود: براى تو در بهشت باغهائى است پس اين آيه نازل شد: ﴿ فَأَمُّا مَنْ أَعْطَىٰ وَ اتَّقَىٰ وَ صَدَّقَ بِالْحُسْنَىٰ ﴾ يعنى ابن الدحداح.

﴿ وَ مَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدُّى ﴾ يعني هنگامي كه بميرد.

﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلَّهُدَىٰ ﴾ بر ماست كه آن را براى آنها آشكار و روشن كنيم. ﴿ فَأَنْذَرْ تُكُمُ نَاراً تَلَظَّى ﴾ يعنى آتشى كه بر آنها زبانه مىكشد. ﴿ لاَ يَصْلاَهُا إِلاَّ الْأَشْقَى \* الَّذِي كَذَّبَ وَ تَوَلَّى ﴾ يعنى اين آن كسى بود كه بر رسول خدا تَيَيَّ إِنْهُ بِخل ورزيد.

﴿ وَسَيُّ جُنَّبُهَا الْأَتْقَى الَّذِي ﴾ مراد از اتقى ابو دحداح است.

﴿ وَ مَا لِأَحَدِ عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجُزى ﴾ يعنى كسى كه براى نفس خودش اعمالى را انجام داده است نمى تواند از پروردگارش چيزى را طلب كند و اگر چه خداوند به فضل و كرمش آن را اجازه داده است، آنجا كه مى فرمايد: ﴿ إِلاَ ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَىٰ \* وَ لَسَوْفَ يَسرُضَىٰ ﴾ از اميرالمؤمنين السَّلِا كه از او راضى مى باشد. الله مى باشد. الله و كرمش آن ما سُوف يَسرُضىٰ ﴾ از اميرالمؤمنين السَّلِا كه از او راضى مى باشد. الله و كرمش الله و كرم

امام صادق النبي الله معناى آيه ﴿ فَأَنْذَرْ تُكُمْ نَاراً تَلَظَّى \* لا يَصْلاها إِلاَّ الْمَشْقَى \* الَّذِي كَذَّبَ وَ تَوَلِّى \* فرمود: در جهنم وادى از آتش است كه به جز اشقيا (يعنى فلانى) را نمى سوزاند كه رسول خدا عَلَيْ الله را درباره على النبي تكذيب كرد و از ولايتش روى گرداند؛ سپس امام الله فرمود: آتش در جهنم شعله ور شده و در هم مى پيچد و آتش اين وادى براى ناصبين است. آ

امام صادق الله در معنای آیه ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَیٰ وَ اتَّقَیٰ ﴿ وَ صَدَّقَ بِالْحُسْنَیٰ ﴾ فرمود: منظور ولایت است. ﴿ فَسَنْیُسَرُ هُ لِلْیُسْرِیٰ ﴿ وَ أَمَّا مَنْ بَخِلَ وَ اسْتَغْنَیٰ ﴾ وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَیٰ ﴾ فرمود: مراد ولایت است ﴿ فَسَنْیُسَرُ هُ لِلْعُسْرِیٰ ﴾ پس به زودی او را در دشواری و سختی می اندازیم. ۳

بحارالانوار، ج ۲۲، ص ۹۹؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۸۹؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۳۰۴
 بحارالانوار، ج ۸ ص ۳۱۳؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۴۹۸؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۳۰۴
 بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۴۴؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۵۹۰؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۳۰۵



# تفسير سورة ضحى



۹۳ – سـورهٔ ضـحی در مکـه

نازل شده و دارای ۱۱ آیه

است.



#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

وَ الضُّحيٰ (١)

وَ اللَّيْلِ إِذَا سَجِيٰ (٢)

مْا وَدُّعَكَ رَبُّكَ وَ مَا قَلَىٰ (٣)

وَ لَلاَّخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الْأُولَىٰ (۴)

وَ لَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ (۵)

أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِهِماً فَآوَىٰ (٦)

وَ وَجَدَكَ ضَالاً فَهَدىٰ (V)

وَ وَجَدَكَ غَائِلاً فَأَغْنَىٰ (٨)

فَأَمَّا الْيَتْهِمَ فَلاْ تَقْهَرْ (٩)

وَ أُمًّا السُّائِلَ فَلاٰ تَنْهَرْ (١٠)

وَ أَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدُّثْ (١١)

۱ ــ سوگند به روز وقتی که آفتاب بالا آید.

۲\_و سوگند به شب هنگامی که آرام گیرد.

۳\_ پروردگارت تو را به خودت وانگذاشته و بر تو نیز خشم نگرفته است.

۲\_و آخرت برای تو از دنیا بهتر است.

۵-و به زودی پروردگارت به تو (آن قدر) عطا میکند که تو راضی شوی. ۶-آیا تو را یتیم نیافت و پناهت نداد؟

۷ ـ و تو را گمشده یافت و هدایتت کرد.

۸-و تو را فقیر یافت و بینیازت کرد.

٩ ـ پس تو نيز يتيم را تحقير مكن.

۱۰ ـ و سائل را از خود مران.

۱۱ ـ و اما نعمتهای پروردگارت را بازگو.

﴿ وَ الضُّحيٰ ﴾ يعني هنگامي كه خورشيد بالا بيايد.

﴿ وَ اللَّيْلِ إِذَا سَجِي ﴾ شب هنگامي كه همه جا تاريك مي شود.

﴿ مَا وَدَّعَکَ رَبُّکَ وَ مَا قَلَيْ ﴾ يعني تو را دشمن نمي دارد. و فضلش را براي او وصف مي كند.

﴿ وَ لَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الْأُولَىٰ ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكُ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ ﴾

ابو بصیر از امام صادق النظیر روایت می کند که در معنای آیه ﴿وَ لَـلآخِرَةُ خَیْرُ لَکَ مِنَ الْأُولَىٰ ﴾ فرمود: مراد از آخرت زمان رجعت است که برای پیامبر تَیَوَیُ می باشد. عرض کردم: معنای آیه ﴿وَ لَسَـوْفَ یُـعُطِیکَ رَبُّکَ فَتَرْضَیٰ ﴾ چیست؟ فرمود: از بهشت آن قدر به تو اعطا می کند تا خوشنود و راضی شوی. ا

بحار الانوار، ج ۵۳، ص ۵۹؛ نور الثقلين، ج ۵، ص ۵۹۴؛ تفسير برهان، ج ۸ ص ۳۱۰

وسیلهٔ علم اداره میکردی و سرپرستی مینمودی پس آنان را به وسیلهٔ تو بینیاز ساخت. ۱

﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَآوىٰ ﴾ مراد از يتيم در اينجا بي مثل و نظير است و براي همين دُرّي راكه بينظير باشد و همانندي نداشته باشد به آن يتيم گويند.

﴿ وَ وَجَدَكَ عُائِلاً فَأَغْنى ﴾ يعنى به وسيلة وحى تو را بىنياز گردانيد تا از كسى سوالى نكنى.

﴿ وَ وَجَدَى ضَالاً فَهَدى ﴾ يعنى تو را در ميان گروهى يافت كمه فضيلت نبوتت را نمى شناختند پس خداوند آنها را به سوى تو هدايت نمود. ٢

﴿ فَأَمَّا الْيَرِيمَ فَلا تَقْهَرْ ﴾ يعنى ظلم مكن كه خطاب به پيامبر عَيَّيَاللهُ است ولى معنايش براى مردم مى باشد.

﴿ وَ أَمَّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرْ ﴾ يعنى سائل را از خود دور مكردان.

﴿ وَ أَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ ﴾ به آنچه كه خداوند بر تو نازل فرمود از نماز، زكات، روزه، حج، ولايت و به آنچه خداوند به وسيلهٔ آن بر تو فضيلت مخشيد. "

ابی الجارود از امام باقر الناخ روایت می کند که در معنای آیه ﴿ ما وَدَّعَکَ رَبُّکَ وَ ما قَلیٰ ﴾ فرمودند: بعد از آن که اولین سوره (اقرء) بر رسول خدا نازل شد چند روزی وحی بر پیامبر مَنْ فَلِیْ نشد، خدیجه گفت: شاید پروردگارت تو را ترک کرده است که بر تو وحی نمی کند پس خداوند تبارک و تعالی این آیه ﴿ ما وَدَّعَکَ رَبُّکَ وَ ما قَلیٰ ﴾ را نازل فرمود. أ

تفسیر برهان، ج ۸، ص ۳۱۲

٢. بحارالانوار، ج ١٤، ص ١٤٢

٣. نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٩٤

۴. نورَّالثقلين، ج ۵، ص ۵۹۴؛ تفسير برهان، ج ۸ ص ۳۱۱



# تفسير سورة لنشراح



۹۶ – سورهٔ انشـراح در مکـه

نازل شده و دارای ۸ آیه

است.



#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

أَلَمْ نَشْرَعْ لَكَ صَدْرَكَ (١)

وَ وَضَعْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ (٢)

الَّذِي أَنْقَصَ طَهْرَكَ (٣)

وَ رَفَعْنَا لَکَ ذِکْرَکَ (۴) فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً (۵)

إِنَّ مَعَ الْعُشْرِ يُشْراً (٦)

فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ (٧)

وَ إِلَىٰ رَبُّكَ فَارْغَبْ (٨)

ا\_آیا سینهٔ تو را گشاده نکردیم؟

۲ ـ و بار سنگین تو را از دوشت بر نداشتیم.

۳\_ همان باری که بر پشت تو سنگینی میکرد.

٢\_و نام تو را بلند ساختيم.

۵\_پس همانا با هر سختی آسانی هست.

۶\_ همانا با هر سختی آسانی هست.

۷ ـ پس هنگامی که از کاری فارغ شدی به کاری دیگر مشغول باش.

#### ۱۸ و به سوی پروردگارت مشتاق باش.

﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَکَ صَدْرَکَ ﴾ یعنی به وسیلهٔ علی الله سینه ات را گشاده نمودیم و او را وصی تو قرار دادیم. و دیگری هنگام فتح مکه و اسلام آوردن قریش که خداوند سینه اش را گشاده نمود و امر را بر آن حضرت آسان کرد.

﴿ وَ وَضَعْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ ﴾ يعني به وسيلهٔ على اللَّهِ در جنگ.

﴿الَّذِي أَنْقَضَ ظَهْرَكَ ﴾ يعني آن باري كه بر پشت تو سنگيني ميكرد.

﴿ وَ رَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ﴾ و نامت را در عالم بلند نموديم، هنگامي كه مردم مي گويند: «أشهد أن لا إله إلا الله و أشهد أن محمدا رسول الله ﷺ »

سپس خداوند فرمود: ﴿إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً ﴾ يعنى بعد از هر سختى كه در آن بودى آسايش به تو مى رسد.

﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ ﴾ يعنى هنگامى كه از حجة الوداع فارغ شدى اميرالمؤمنين على بن ابى طالب المنظير الله والايت منصوب كن. ا

﴿ وَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَارْغَبْ ﴾

امام صادق النَّا در معنای آیهٔ ذیل فرمودند: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ ﴾ هنگامی که از نبوتت فارغ شدی ﴿ فَانْصَبْ ﴾ علی النا الله و الایت منصوب کن ﴿ وَ إِلَىٰ رَبِّکَ فَارْغَبْ ﴾ و در آن به سوی پروردگارت مشتاق باش. ۲

۱. تفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۰۷؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۶۰۳

بحار الانوار، ج ۳۶، ص ۱۳۳ ؛ تاویا آلایات الظاهره، ص ۷۸۵ ؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۰۹ ؛ نور الثقلین، ج ۵، ص ۶۰۵ ؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۳۱۷

## تفسير سورة تين



۹۵ – سورهٔ تین در مکه نازل

شده و دارای ۸ آیه است.



#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

وَ النَّينِ وَ الزُّيْتُونِ (١)

وَ طُورِ سينينَ (٢)

وَ هٰذَا الْبَلَدِ الْأَمْيِنِ (٣)

لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقُوبِم (۴)

ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلْيِنَ (٥)

إِلاَّ الَّذَيِنَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرٌ مَمْنُونِ (٦)

فَمْا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِالدِّين (٧)

أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَحْكَم الْحُاكِمينَ (٨)

ا ـ سوگند به انجیر و زیتون.

۲\_و سوگند به طور سینا.

٣\_و سوگند به این شهر امن (مکه).

۴\_به تحقیق ما انسان را درنیکوترین صورت آفریدیم.

۵\_سیس او را به اسفل سافلین (پایین ترین مرحله) برگردانیدیم.

۶\_ مگر کسانی که ایمان آوردهاند و عمل صالح انجام دادهاند پس برای آنها

اجری بینهایت است.

۷\_پس چه چیز تو را باعث شد که روز جزا را تکذیب کنی؟
 ۸\_آیا خداوند حاکم ترین حاکمان نیست؟

﴿ وَالتِّينِ وَالزَّيْتُونِ ﴿ وَ طُورِ سِينِينَ ﴿ وَ هٰذَا الْبَلَدِ الْأَمِينِ ﴾ مراد از «تين» رسول خدا تَيَا ﴿ وَ مراد از «زيتون» اميرالمؤمنين التَّا و مراد از طور سينين امام حسن و امام حسين التَّا و مراد از «بلد الأمين» ائمه الميّا مي باشند.

﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيم ﴾ دربارة رزيق نازل شده است.

﴿ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ منظور اميرالمؤمنين للطِّلِا است.

﴿ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرٌ مَمْنُونِ ﴾ يعني به وسيلة آن بر آنها منت نمي گذارد.

سپس به پیامبرش عَیَّ اَشْهُ فرمود: ﴿فَمَا یُكَذَّبُکَ بَعْدُ بِالدِّینِ ﴾ که مراد از «دین» امیرالمؤمنین ای است ﴿ أَلَیْسَ الله بِأَحْكَمِ الْحَاكِمِینَ ﴾ آیا خداوند حاکمترین حاکمان نیست؟ ا

بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۱۰۵؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۱۲؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۶۰۶؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۳۲۱

# تفسير سورة علق



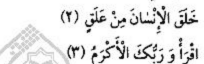
۹۶ – سورهٔ علق در مکه نازل

شده و دارای ۱۹ آیه است.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

اقْرَأْ بِاشم رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ (١)



الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ (۴) عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ (۵)

كَلاُّ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَىٰ (٦)

أَنْ رَآهُ اسْتَغْنَىٰ (٧)

إِنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ الرُّجْعَىٰ (۸) 1\_بخوان به نام پروردگارت كه (عالم را) آفرید.

۲\_انسان را از علق (خون بسته) آفرید.

۳\_بخوان که پروردگارت کریمترین کریمان است.

۴\_ همان خدایی که به وسیلهٔ قلم نوشتن تعلیم نمود.

۵ - به انسان آنچه را که نمی دانست یاد داد.

ع\_ مرگز (چنین نیست)، همانا انسان طغیان گری میکند.

٧\_چون که خود را بینیاز ببیند.

۸ - همانا بازگشت همه به سوی پروردگارت است.

﴿اقْرَأْ بِاسْم رَبُّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾

عبد الله بن کیسان از امام باقر الله روایت کرد که فرمود: جبرئیل بر محمد الله بن کیسان از امام باقر الله روایت کرد که فرمود: چه بخوانم جبرئیل محمد افراً باشم ربّک الّذِي خَلَقَ العنی نورت را قبل از هر چیزی آفرید، افرید و علی را از توجدا الإنسان مِنْ عَلَقِ العنی تو را از نطفه [علقه] آفرید و علی را از توجدا نمود، ﴿اقْرَأُ وَ رَبُّکَ الْأَكْرَمُ \* الّذِي عَلّم بِالْقَلَمِ الله یعنی علی بن ابی طالب الله را آموخت که قبل از آموخت که قبل از نمی دانست. ا

﴿ اقْرَأْ بِاسْم رَبِّكَ ﴾ بخوان به اسم رحمن و رحيم.

﴿ الَّذِي خَلَقَ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾ كه انسان را از خون آفريد.

﴿ اقْرَأُ وَ رَبُّكَ الْأَكْرَمُ الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ﴾ نوشتن را به انسان آموخت كه به

وسیلهٔ آن امور دنیا در مشرقهای زمین و مغربهای آن به اتمام میرسد.

﴿ كَالاَّ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْعَىٰ ﴾ أَنْ رَآهُ اسْتَغْنیٰ ﴾ همانا انسان هنگامی كه بینیاز شود كفر میورزد، طغیان و سركشی كرده و انكار میكند.

﴿إِنَّ إِلَىٰ رَبُّكَ الرُّجْعَىٰ ﴾ همانا باز كشت همه به سوى پروردگارت است.

أَ رَأَيْتَ الَّذِي يَنْهِىٰ (٩) عَبْداً إِذَا صَلَٰى (١٠) أَ رَأَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَى الْهُدىٰ (١١)

بحارالانوار، ج ۳۶، ص ۱۷۶؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۱۵؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۶۰۹؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۳۲۳

أَوْ أَمَرَ بِالتَّقُوىٰ (١٢)

أَرَأَيْتَ ۚ إِنْ كَذَّبَ وَ تَوَلَّى (١٣)

أَلَمْ يَعْلَمْ بِأَنَّ اللَّهَ يَرِيٰ (١٤)

كَلاُّ لَيْنْ لَمْ يَنْتَهِ لَنَسْفَعاً بِالنَّاصِيّةِ (١٥)

نَاصِيَةِ كَاذِبَةٍ خَاطِئَةٍ (١٦)

فَلْيَدْعُ نَادِيَهُ (١٧)

سَنَدْعُ الزَّبْانِيَةَ (١٨)

كَلاُّ لاْ تُطِعْهُ وَ اسْجُدْ وَ اقْتَرَبْ (١٩)

۹\_آیا دیدی کسی که نهی (مسخره) میکند؟

10 \_ بندهای را که وقتی نماز می خواند؟

11 \_آیا میبینی که این بنده (مسخره گر) به راه هدایت باشد.

۱۲ \_ یا مردم را به تقوا و پرهیزگاری امر کند.

۱۳ \_آیا دیدی که تکذیب میکند و رو میگرداند؟

11\_آیا نمی داند که خداوند او را میبیند؟

10 \_ هرگز (چنین نیست)، اگر او دست از کارش نکشد، موی سرش (به

قهر و انتقام) بگیریم.

16 ـ همان موی سر خطا کار را،

۱۷ \_ پس هر کسي را که بخواهد صدا بزند.

١٨ \_ ما هم بزودي ماموران دوزخ را صدا ميزنيم.

۱۹ \_ هرگز (چنین نیست که میپندارند) از او پیروی مکن، سـجده کـن و

تقرب بجوى.

﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهِيٰ ﴿ عَبْداً إِذَا صَلَّى ﴾ وليد بن مغيره مردم را نهي ميكرد

که نماز بخوانند و اینکه از خدا و رسولش اطاعت کنند پس خداوند دربارهاش فرمود: ﴿أَ رَأَیْتَ الَّذِي یَنْهیٰ ﴿ عَبْداً إِذَا صَلّی ﴾ آیا نمیبینی آن کس را که باز می دارد آن بنده را که نماز می خواند. خداوند تبارک و تعالی فرمود: ﴿أَ رَأَیْتَ إِنْ کَذَّبَ وَ تَوَلّی ﴿ أَ لَمْ یَعْلَمْ بِأَنَّ اللّه یَریٰ ﴾ آیا دیدی که تکذیب می کند و رو می گرداند؟ آیا نمی داند که خداوند او را می بیند؟

سپس فرمود: ﴿كَلاُّ لَئِنْ لَمْ يَنْتَهِ لَنَسْفَعاً بِالنَّاصِيَةِ ﴾ يعنى از موى پيشانى او مىگيريم و او را در آتش جهنم مىاندازيم.

﴿فَلْیَدْعُ نَادِیَهُ ﴾ هنگامی که ابوطالب الله و فات کرد ابو جهل و ولید که لعنت خداوند بر آن دو باد با صدای بلند گفتند: بیائید محمد را بکشید که تنها یاور او مرد، پس خداوند فرمود: ﴿فَلْیَدْعُ نَادِیّهُ \* سَنَدْعُ الزَّبَانِیَةَ \* یعنی همچنانکه آن دو قریش را برای کشتن محمد رسول خدا مَنْ فرا خواندند ما نیز همچنین دعوت میکنیم که فرشتگان عذاب آنها را به سوی زبانهٔ آتش جهنم بکشند، سپس فرمود: ﴿کَلا لا تُطِعْهُ وَ اسْجُدُ وَ اقْتَرِبْ \* یعنی هنگامی که به سوی او فرا خوانده می شدند اطاعت نمی کردند هنگامی که مطعم بن عدی به سوی او فرا خوانده می شدند اطاعت نمی کردند هنگامی که مطعم بن عدی بن نوفل بن عبد مناف رسول خدا مَنْ الله داد کسی جرات گستاخی بر او را نداشت. ا

١. بحار الانوار، ج ٩، ص ٢٥٢ ؛ نور الثقلين، ج ٥، ص ٤٠٩ ؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ٣٢٤

## تفسير سورة قدر



۹۷ – سورهٔ قدر در مکه نازل

شده و دارای ۵ آیه است.



...

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

إِنَّا أَنَّرَكْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ (١)

وَ مَا أَدْرَاكُ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ (٢) لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرِ (٣)

تَنَزَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَ الرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ أَمْرٍ (۴) سَلامٌ هِيَ حَتَٰى مَطْلَعَ الْفَجْرِ (۵)

۱\_ همانا مااین قرآن را در شب قدر نازل کردیم.

۲ ـ و تو چه می دانی که شب قدر چیست؟

۳\_شب قدر بهتر از هزار شب است.

\* ـ در آن شب فرشتگان و روح به اذن پروردگارشان برای تقدیر هر امری

۵ این شب سلامت و تهنیت و برکت تا سییده دم است.

﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ منظور قرآن است كه خداوند آن را در شب قدر به يك باره به بيت المعمور نازل فرمود و از آنجا در طول بيست و سه سال بر رسول خدا عَلَيْهُ نازل كرد.

﴿ وَ مَا أَدْرَاكَ مَالَيْلَةُ الْقَدْرِ ﴾ يعني معنى شب قدر را درك نميكني كه همانا

خداوند در آن شب اجلها، ارزاق و هر امری که حادث می شود از مرگ یا زندگی یا فراخ سالی یا خشک سالی یا خیر و یا شر را مقدر می کند؛ همچنانکه خداوند فرمود: ﴿فِیها یُقْرَقُ كُلُّ أَمْرِ حَكِیم﴾ یعنی تا یک سال.

﴿ تَنَزَّلُ الْمَلائِكَةُ وَ الرُّوحُ فِيها﴾ در آنً شب ملائكه و روح القدس بر امام زمان نازل مىشوند و آنچه از اين امور را نوشتهاند بر آن حضرت عرضه مىدارند.

﴿لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ الَّفِ شَهْرٍ ﴾ رسول خدا عَيَالَيُهُ در خواب ديد كه ميمونها از منبرش بالا مىروند، غمگين و ناراحت شد پس خداوند نازل فرمود: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ وَمَا أَدْرَاكَ مَالَيْلَةُ الْقَدْرِ لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ الَّفِ شَهْرٍ ﴾ يعنى أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ وَمَا أَدْرَاكَ مَالَيْلَةُ الْقَدْرِ لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ الَّفِ شَهْرٍ ﴾ يعنى شب قدر از هزار ماه بدون شب قدر كه بنى اميه در آن حكومت كنند بهتر است. ﴿مِنْ كُلِّ أَمْرٍ \* سَلامٌ ﴾ تحيتى است كه به وسيلة آن به امام الله تحيت گفته مى شود تا فجر طلوع كند.

به امام باقر المنال كفته شد: آيا شب قدر را مي شناسيد؟

امام النَّا فرمودند: چگونه شب قدر را نشناسیم که ملائکه در آن شب در اطراف ما طواف میکنند. ا

بحارالانوار، ج ۹۴، ص ۱۴؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۲۱؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۳۴۴؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۶۳۲؛

## تفسير سورة بينه



۹۸ – سورهٔ بینه در مـدینه

نــازل شـده و دارای ۸ آیـه

است.



#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

لَمْ يَكُنِ الَّذَبِنَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ الْمُشْرِكِينَ مُتْفَكِّينَ حَـتّٰى تَـأْتِيَهُمُ الْتَنَّةُ (١)

رَسُولٌ مِنَ اللَّهِ يَتْلُوا صَّحُفاً مُطَهِّرَةً (٢)

فيها كُتُبُ قَيَّمَةٌ (٣)

وَ مَا تَفَرَّقَ الَّذَبِنَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَنْهُمُ الْبَيِّنَةُ (۴) وَ مَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفًاءَ وَ يُقْبِمُوا الصَّلاَةَ وَ يُؤْتُوا

الزَّكَاةَ وَ ذَٰلِكَ دَبِنُ الْقَيِّمَةِ (۵) إِنَّ اللَّذَبِنَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ الْمُشْرِكِينَ في نَارِ جَهَنَّمَ خَالِديِنَ فيها أُولُئِكَ هُمْ شَرُّ الْبَرِيَّةِ (٦)

اِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ أُولِئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ (٧)

جَزْاؤُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْنِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنَّهَارُ خَالِدِينَ فَبِهَا أَبَداً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوا عَنْهُ ذَٰلِكَ لِمَنْ خَشِيَ رَبَّهُ (٨)

۱ \_ کافران از اهل کتاب و مشرکان دست از آئین خود برنمی دارند تا اینکه
 دلیل روشن و واضحی برای آنها بیاید.

۲ ـ فرستادهای از جانب خداوند که کتب آسمانی پاک و منزه را بـر آنـها

بخواند.

۳ که در آن نوشته های حق و راستین است.

۴ و اهل کتاب اختلاف نکردند مگر بعد از آنکه دلیل روشنی برای آنها
 آمد.

۵ و به آنها دستوری داده نشده بود مگر اینکه خداوند را با دینی خالص
 عبادت کنند، و نماز را به پا دارند و زکات بپردازند، و این است دین راستین
 و پایدار.

همانا کافران از اهل کتاب و مشرکین در آتش جهنم همیشگی هستند.
 اینها بدترین مردمان میباشند.

۷ - کسانی که ایمان آورده آند و عمل صالح انجام میدهند اینها بهترین
 مردمان هستند.

۸- پاداش آنها نزد پروردگارشان باغهای بهشت جاویدان است که نهرها از زیر درختانش جاری است، و همیشگی در آن میمانند، خداوند از آنها راضی و خشنود است و آنها نیز از خداوند خشنود هستند، این مقام برای کسی است که از پروردگارش بترسد.

﴿لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ ﴾ يعني قريش.

﴿مُنْفَكِّينَ ﴾ آنها در كفرشان هستند.

﴿حَتِّي تَأْتِيَهُمُ الْبَيِّنَةُ ﴾ ١

ابی الجارود از امام باقر الله روایت می کند که فرمودند: مراد از ﴿البینة ﴾ محمد رسول خدا ﷺ می باشد.

﴿ وَ مَا تَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلاُّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَةُ ﴾ هنگامي كــه

رسول خدا عَلَيْهُ با قرآن به نزد آنها آمد با آن حضرت مخالفت كرده و بعد از اطراف آن حضرت يراكنده شدند.

﴿حُنَفَاءَ﴾ يعني پاکيزگان.

﴿ وَ ذَٰلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾ يعنى دين استوار و ثابت.

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ ﴾ خداوند بر آنها قرآن را نازل فرمود پس آنها مرتد شده و كفر ورزيدند و از اميرالمؤمنين النَّلِا نافرماني كردند ﴿أُولَئِكَ هُمْ شَسَرُّ الْبَرِيَّةِ ﴾ اينها بدترين مخلوقات هستند.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ أُولَـئِكَ هُـمْ خَـيْرُ الْـبَرِيَّةِ ﴾ دربـارة آلمحمد اللَّيْكِيْ نازل شده است. \

ابن عباس در معنای آیهٔ ﴿أُولُوكَ هُمْ خَيْرُ الْبُرِيَّةِ ﴾ گوید: از آن بهترین خلق را اراده کرده است.

﴿جَزَاوُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً ﴾ وصنف كنندگان نمي توانند آن را توصيف كنند.

﴿ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ ﴾ يعنى خداوند از اعمال آنها راضى است.

﴿ وَ رَضُوا عَنْهُ ﴾ و آنها نيز از ثوابي كه خداوند به آنها داده راضي هستند.

﴿ ذَٰلِکَ لِمَنْ خَشِيَ رَبَّهُ ﴾ و آن برای کسی است که از پروردگارش بترسد و از نافرمانی خداوند پرهیز نماید. ۲

۱. بحارالانوار، ج ۹، ص ۲۵۳ و ج ۲۳، ص ۳۶۹

۲. تفسير صافی، ج ۷، ص ۵۲۵؛ تفسير برهان، ج ۸، ص ۳۵۲؛ نورالثقلين، ج ۵، ص ۶۴۳



## تفسير سورة زلزلل



۹۹ – سورهٔ زلزال در مـدینه

نــازل شـده و دارای ۸ آیــه

است.



\*

#### بِشمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالَهَا (١)

وَ أَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَثْقَالَهَا (٢)

وَ قَالَ الْإِنْسَانُ مَا لَهَا (٣)

يَوْمَئِذٍ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا (۴) بِأَنَّ رَبِّكَ أَوْحِيٰ لَهَا (۵)

يَوْمَئِذِ يَصْدُرُ النَّاسُ أَشْنَاتاً لِيُرَوْا أَعْمَالَهُمْ (٦)

فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ (V)

وَ مَنْ يَعْمَلْ مِثْقْالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ (٨)

۱ هنگامی که زمین به سختی به لرزه در آید.

۲ ـ و زمین بارهای سنگین خود را بیرون بریزد.

٣\_و انسان مىگويد: زمين را چه شده است؟

۲ ـ در آن روز زمین اخبارش را میگوید.

۵\_ هماناکه پروردگارت به آن وحی میکند.

 ۶\_ در آن روز مردم از قبرها پراکنده بیرون میآیند تا اعمالشان را به آنها نشان بدهند. ۷-پس هر کس به قدر ذره ای کار خیر انجام داده باشد آن را می بیند.
۸-و هر کس به قدر ذره ای کار زشتی مرتکب شده باشد آن را می بیند.
﴿إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالَهَا \* وَ أَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَتْقَالَهَا \* منظور از اشقال زمین، انسانها هستند.

﴿ وَ قَالَ الْإِنْسَانُ مَا لَهَا ﴾ مراد از انسان امير المؤمنين علي است.

﴿ يَوْمَئِذٍ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا \_ تا \_ أَشْتَاتاً ﴾ يعنى مردم از جهت ايمان و كفر و نفاق متفرق و پراكنده مى آيند، بعضى مؤمنند و برخى كافر و جمعى منافق.

﴿لِيُرَوْا أَعْمَالَهُمْ ﴾ هر كس بالاى سر اعمال خود مى ايستد، و اعمال خود را اينطور فاش و هويدا مى بيند.

﴿ فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ ﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَهُ ﴿ اين آيات رد جبريون است كه گمان ميكنند هيچ اعمالي را بر اختيار خودشان انجام نمي دهند.

ابی الجارود از امام باقرط الله روایت می کند که در تفسیر آیه ﴿فَمَنْ یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَیْراً یَرَهُ ﴾ فرمودند: اگر از اهل آتش باشد، و در دنیا ذرهای عمل خیر کرده باشد، اگر برای غیر انجام داده باشد، همان عمل خیرش هم مایه حسرتش می شود، و در ذیل جمله ﴿وَ مَنْ یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا یَرَهُ ﴾ فرمود: اگر از اهل بهشت باشد در روز قیامت آن شر را می بیند و سپس خدای تعالی او رامی آمرزد. ا

بحارالانوار، ج ۲۷، ص ۱۶۹؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۶۴۸؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۲۹؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۳۵۹

# تفسير سورة عاديات



۱۰۰ – سورهٔ عادیات در مکه

نازل شده و دارای ۱۱ آیه

است.



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

وَ الْعَادِيَاتِ ضَبْحًا (١)

فَالْمُورِيْاتِ قَدْحاً (٢) فَالْمُغيزاتِ صُبْحاً (٣)

فَأَثَوْنَ بِهِ نَقْعاً (۴)

فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعاً (۵)

إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبُّهِ لَكَنُودٌ (٦) وَ إِنَّهُ عَلَىٰ ذٰلِكَ لَشَهِيدٌ (٧)

وَ إِنَّهُ لِحُبِّ الْخَيْرِ لَشَدْبِدٌ (٨)

أَ فَلاَ يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ (٩)

وَ خُصُّلَ مَا فِي الصُّدُورِ (١٠) إِنَّ رَبِّهُمْ بِهِمْ يَوْمَئِذٍ لَخَبِيرٌ (١١)

۱ \_ سوگند به اسبان دونده که نفس زنان پیش می روند.

۲\_و سوگند به اسبانی که با کوبیدن شمشان از سنگها جرقه بر می افروزند.

٣\_پس سوگند به حمله کنندگان سپیده دم.

۴ ـ که گرد و غبار به پا کردند.

۵ـو در دل دشمن به جنگ پرداختند.

عـ همانا انسان در برابر (نعمتهای) پروردگارش ناسیاس است.

٧- و همانا او خود گواه این ناسپاسی خویش است.

٨\_و همانا او علاقهٔ شدیدی بر مال دنیا دارد.

۹ ـ آیا نمی داند که روزی آنچه در دل قبرهاست همه برانگیخته میشوند؟

۱۰ ـ و آنچه در سینه هایشان است آشکار میگردد.

۱۱ ـ همانا بروردگارشان در آن روز به حالشان آگاه است.

#### غزوة ذات السلاسل

﴿ وَ الْعَادِيَاتِ ضَبْحاً \* فَالْمُورِيَاتِ قَدْحاً \* فَالْمُغِيرَاتِ صُبْحاً \*

ابو بصیر از امام صادق الله روایت می کند که در شان نزول آیات ﴿ وَالْعَادِیَاتِ ضَبْحاً \* فَالْمُورِیَاتِ قَدْحاً \* فرمودند: این سوره درباره اهالی وادی یابس نازل شده است.

عرض كردم: حال و داستان آنها چه بود؟

دوازده هزار جنگجوی سواره اجتماع کرده و با هم عهد بستند که هیچیک از آنها به دیگری مکر و حیله نزند و فرار ننماید تا آنکه من و برادرم علی بن ابی طالب را بقتل برسانند و به من دستور داد که فلانی (ابوبکر) را با چهار هزار نفر به سوی آنها بفرستم مهیا شوید و با نام خداوند در روز دوشنبه حرکت نمائید انشاء الله.

مسلمانان برای حرکت مجهز شدند، پیغمبر به فلانی (ابوبکر) فرمود: چون به مکان یابس رسیدید نخست اسلام را بر آنها عرضه بدارید اگر پذیرفتند جنگ نکنید و چنانچه امتناع کردند با ایشان جهاد کنید و اموالشان را بتصرف در آورید و استحکامات آنها را خراب کنید. فلانی (ابوبکر) با لشگری آراسته با تأنی و آرام به سوی ایشان حرکت نمود چون به آن وادی رسیدند، چون به اهل یابس خبر رسید که فلانی و لشگرش در نزدیکی آنها چادر زدهاند دویست نفر سوار مسلح از اهل وادی آمده و چون به آنها رسیدند گفتند: شماها چه کسی هستید؟ از کجا می آئید و قصد کجا را دارید؟ به رئیس و سرکرده خود بگوئید نزد ما بیاید تا با او گفتگو کنیم.

ابوبكر با جمعى از مسلمين نزد آنها رفت گفت: من فلانى فرستاده پيغمبر خدا هستم.

گفتند: چه چیز باعث شده که به سوی ما بیائید؟

گفت: رسول خدا مَن الله من امر فرموده تا شما را به اسلام دعوت كنم تا همان مزيتي كه براي مسلمانان هست براي شما نيز باشد و چنانچه اسلام قبول نكنيد با شما جنگ خواهيم كرد.

گفتند: ای ابوبکر به لات و عزی سوگند اگر نبود قرابتی میان ما و شما، البته خود و اصحابت را بقتل می رسانیدیم بطوری که یادگار و مثل شود برای کسانی که بعد از شما به دنیا می آیند، با اصحابت برگرد و بخود و ایشان رحم کن ما جز پیغمبر و علی قصد کشتن کس دیگری را نداریم.

ابوبکر به مسلمانان گفت: ای قوم! ایشان چندین برابر شما هستند شما دیگر کمکی ندارید خانه هایشان خالی است بر گردید تا صورت حال را به عرض پیغمبر برسانیم.

مسلمین همگی گفتند: ای فلانی (ابوبکر) مخالفت فرمان خدا و رسولش مکن آنچه به تو امر شده آن را انجام ده و از خدا بترس و با این قوم جهاد کن و خلاف دستور رسول خدا ننما.

گفت: من چیزی را می دانم که شما نمی دانید و شخص حاضر مشاهده می کند چیزی را که غایب آن را نمی بیند. عاقبت از جهاد با آنها منصرف شد و بازگشت.

مسلمانان به پیغمبر اکرم ﷺ خبر دادند آنچه را کفار به ابوبکر گفتند، رسول خدا ﷺ فرمود: ای فلانی (ابوبکر) مخالفت امر من کردی و آنچه به تو امر کرده بودم را انجام ندادی و سوگند بخدا تو معصیت کاری، پس از آن پیغمبر به منبر تشریف برد بعد از حمد و ثنای پروردگار فرمود: ای مسلمین به فلانی (ابوبکر) دستور دادم که به جانب اهل یابس برود و اسلام را بر آنها عرضه کند و آنها را به سوی خداوند دعوت نماید که اگر اجابت نمودند که هیچ و الا با آنها جنگ نماید و او به سوی آنها رفت و از اهل یابس دویست سوار جنگی به نزد اینها آمده و هنگامی که سخنان آنها را شنیده سینهاش بتنگ آمد و ترس آنها در دلش جای گرفته و دستور مرا ترک نموده و از امرم باطاعت نکرده است و اینک جبرئیل آمد و به من امر نمود که فلانی (عمر) را با چهار هزار سوار جنگی بجای ابوبکر به سوی آنها بفرستم آن گاه متوجه عمر

شد و به او فرمود: ای فلانی (عمر) با نام خدا برو و مانند برادرت ابوبکر که معصیت خدا و رسولش را بجا آورد عمل نکنی، آنچه به ابوبکر دستور داده بود به عمر نیز فرمود.

عمر با همان الشكر به سوى كفار حركت كرد چون به وادى يابس رسيد و مشرف به آنها شد باز دويست نفر سوار مسلح جلوى آنها را گرفتند و آنچه به اولى گفته بودند به او نيز گفتند، نزديك بود روح از تن عمر پرواز كند از شدت ترس بخود مى لرزيد و فرار را بر قرار و جهاد اختيار كرد و بازگشت.

پس جبرئیل نازل شده و خبر برگشت عمر را به پیغمبر ﷺ رسانید چون عمر بازگشت پیغمبر به او فرمود تو هم مانند ابوبکر معصیت خدا و رسولش را بجا آوردی فرشتگان عرش از نافرمانی تو با خبر شدند چرا خلاف امر مرا نمودی و عمل به رأی خودت کردی قبیح باد رأی تو، همانا جبرئیل به من دستور داد که علی بن ابی طالب را با این افراد بفرستم و به من خبر داد که خداوند به وسیلهٔ او و اصحابش گشایشی میکند. امیر المؤمنین الله و خواست و آنچه را که به اولی و دومی فرموده بود به علی الله و نیز فرمود و به او فرمود که خداوند خواسته این فتح و پیروزی نصیب تو شود بزودی بخواست خدا فتح میکنی و باز میگردی.

حضرت على النافي با مهاجرين و انصار به سوى وادى يابس حركت كردند. اميرالمؤمنين النفي از راهى به غير از راه ابوبكر و عمر رفتند و چنان بسرعت و شتاب حركت مى كردند كه مسلمانان خسته شدند و از تلف شدن حيوانات سوارى خود مى ترسيدند. اميرالمؤمنين النفي به آنها فرمود: نترسيد رسول خدا به اين طريق امر و دستور فرموده و خبر داد كه خداوند فتح و پيروزى را نصيب ما خواهد نمود بشارت باد شما را بخير و خوشى و پاكيزه باد نفس و

دلهای شما.

با عجله حرکت کردند تا نزدیک وادی یابس رسیدند و حضرت امر فرمودند که چادر بزنند. اهالی از آمدن امیرالمؤ منین و اصحابش با خبر شدند دویست نفر مرد جنگجو جلوی مسلمین را گرفته و گفتند: شما چه اشخاصی هستید؟ و از کجا می آئید؟ و قصد کجا را دارید؟

امير المؤمنين النيابية فرمودند: من على بن ابيطالب فرستاده، پسر عمو و برادر رسول خدا مَنَيْ الله به سوى شما هستم، آمدهام تا شما را دعوت كنم به شهادت «لا اله الا الله و ان محمدا رسول الله» تا آنچه را كه براى مسلمين هست شما هم از آن برخوردار باشيد.

گفتند: ما قصد کشتن تو را داریم هرگز اسلام قبول نمیکنیم و به آنچه تو و پیغمبر عمل مینمائید مخالف هستیم آماده جنگ باش و اصحاب خود را برای مبارزه آماده کن، و بدان که کشنده تو و اصحابت ما هستیم، وعده ما و شما صبح فردا.

امير المؤمنين النَّا به آنها فرمود: واى بر شما مرا به زيادتى جمعيت خود مى ترسانيد؟! من از خدا و فرشتگان و مؤمنين بر جنگ با شما يارى مى جويم و لا حول و لا قوة الا بالله العلى العظيم.

آنها به مرکز خود برگشتند. امیرالمؤمنین و اصحابش نیز به چادرهای خود مراجعت نمودند چون تاریکی شب فرا گرفت امیر المؤمنین الله اسحاب خود امر فرمود حیوانات و اسبهای خود را زین کنند و آماده نمایند. صبح که خواست آشکار شود نماز را با اصحاب بجا آورد و در تاریکی صبح دستور داد یک دفعه حمله کنند و آنها را بقتل برسانند در میان اصحاب کسی نبود مگر آنکه هر یک از آنها چند نفر از کفار را بقتل رسانیدند و جمعی را

اسیر کردند و خانه ها و استحکامات ایشان را ویران و خراب نمودند و اموالشان را با خود حرکت داده و به سوی مدینه حرکت کردند. جبرئیل نازل شد و خبر فتح و پیروزی را که خداوند نصیب امیر المؤمنین الیا فرموده بود را به پیغمبر داد.

پیغمبر اکرم بالای منبر رفت پس از حمد و ثنای پروردگار فرمود: خداوند بدست علی فتح و پیروزی به مسلمانان عطا فرموده و جزدو نفر از مسلمین بیشتر کشته نشدند و از منبر پائین آمد با تمام اهالی مدینه تا سه میلی شهر به استقبال امیر المؤمنین علی الله تشریف بردند. آن حضرت چون نظرش به پیغمبر افتاد به احترام رسول خدا از اسب پائین آمد، پیغمبر او را در آغوش گرفت و میان دیدگانش را بوسید غنیمتهائی که خداوند نصیب و روزی مسلمانان نموده بود از اهل یابس حضور پیغمبر اکرم بیش تقدیم داشت حضرتش آنها را میان جهاد کنندگان و جنگجویان وادی یابس قسمت نمود.

حضرت صادق النظام فرمود: غنيمتهائى كه از وادى يابس نصيب مسلمين شد بجز در جنگ خيبر از هيچ جنگى آن مقدار نصيب ايشان نشد. پس خداوند در آن روز اين سوره ﴿وَ الْعادِيَاتِ ضَبْحاً ﴾ را نازل فرمود، «بالعاديات» يعنى اسبان دونده كه از عنانها و لجامهاى ايشان در وقت دويدن صدا بر آرند. ﴿فَالْمُورِيَاتِ قَدْحاً \* فَالْمُغِيرُاتِ صُبْحاً ﴾ به تحقيق به تو خبر ذداديم كه صبح هنگام دشمنان را غارت مىكنند. رواى گويد عرض كردم: معناى آيه ﴿فَأَثُرُنَ بِهِ تَقْعاً ﴾ چيست؟

فرمود: يعنى اسبان بر اثر دويدن در آن بيابان خشك گرد و غبارى به پا كردند ﴿فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعاً﴾ و در دل دشمن به جنگ پرداختند. عرض كردم: معناى آية ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ﴾ چيست؟ فرمود: ناسپاس است ﴿ وَ إِنَّهُ عَلَىٰ ذُلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾ یعنی آن دو نفر و وادی یابس شهادت می دهند که آن دو برای دوستی زنده ماندن حریص تر بودند تا جنگیدن از برای خداوند.

عرض كردم: معناى آية ﴿ أَفَلاٰ يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ \* وَ حُصِّلَ مَا فِي الصُّدُورِ \* وَ حُصِّلَ مَا فِي الصُّدُورِ \* إِنَّ رَبَّهُمْ بِهِمْ يَوْمَئِذٍ لَخَيِيرٌ ﴾ چيست؟

فرمود: این آیات فقط برای آن دو نفر نازل شده است، که باطنشان بد بود و بر حسب آن نیز عمل می کردند پس خداوند خبر و اعمال آن دو را در این قصهٔ وادی یابس ۱ و تفسیر عادیات بیان نموده است.

﴿ وَ الْعَادِيَاتِ ضَبِّحاً ﴾ يعنى اسبها بر اثر دويدن زياد به نفس نفس زدن افتاده بودند. ضباح الكلاب يعنى صداي سك.

﴿ فَالْمُورِينَاتِ قَدْحاً ﴾ وادى يابس سنگلاخى بود و وقتى سمهاى اسبان بر آن سنگها مىخوردند آتش از آنها جرقه مىزند.

﴿ فَالْمُغِيرُ اتِ صُبْحاً ﴾ يعني صبح هنگام آنها را به غارت بردند.

﴿ فَأَتَّرُنَ بِهِ نَقْعاً ﴾ برخواستن گرد و غبار به وسيلة پاهاي اسبان

﴿ فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعاً ﴾ مشركين را احاطه كردند.

﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودُ ﴾ «لكنود» يعنى كفر ورزيدن.

آن دو اصرار داشتند و میخواستند امیر المؤمنین الی را از آن راهی که سیر می نمود به خاطر بخل و حسد و کینه ای که نسبت بحضرتش داشتند، باز دارند. چون علی ای نیر از آن راهی رفت که آن دو رفته بودند و یقین پیدا کردند راهی که امیر المؤمنین الی سیر می نماید عاقبت فتح و پیروز خواهد بود. عمرو بن عاص به فلانی گفت علی جوان است و کم تجربه و راه را

١. تفسير فرات كوفي، ص ٥٩٩

نمی داند این راهی که می رود خوفناک است و درندگان بسیاری دارد. پس آن دو به نزد امیرالمؤمنین این راهی که اختیار فرمودید درندگان بسیاری دارد اگر بر گردید و راه دیگری بروید بهتر است.

امیرالمومنین الله به آنها فرمود: دنبال کار خود بروید و مهار اسبها را نگاهدارید، از برای شما کافی است، اطاعت من کنید و سخنان مرا بشنوید من داناترم به آنچه که انجام می دهم، آنها به ناچار سکوت اختیار کردند.

﴿ وَ إِنَّهُ عَلَىٰ ذَٰلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾ يعني بر دشمني.

﴿ وَ إِنَّهُ لِحُبِّ الْخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴾ يعنى دوست داشتن زندگانى و زنده ماندن آن دو نفر باعث شده بود كه همانند درندگان بر جان خودشان بترسند؛ پس خداوند متعال فرمود: ﴿ أَ فَلا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ \* وَ حُصِّلَ مَا فِي الصَّدُورِ \* وَ حُصِّلَ مَا فِي الصَّدُورِ \* وَ حُصِّلَ مَا فِي الصَّدُورِ \* يعنى جمع مىكند و آشكار مىنمايد ﴿ إِنَّ رَبَّهُمْ بِهِمْ يَوْمَئِذٍ لَخَبِيرُ ﴾ همانا پروردگارشان در آن روز به حالشان آگاه است. ا

<sup>1.</sup> بحارالانوار، ج ۲۱، ص ۶۷؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ۶۵۲؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ۳۶۱



# تفسير سورة قارعه



۱۰۱ - سورهٔ قــارعه در مکــه

نازل شده و دارای ۱۱ آیه

است.



### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

الْقارعَةُ (١)

مَا الْقَارِعَةُ (٢)

وَ مَا أَدْرُاكَ مَا الْفَارِعَةُ (٣)

يَوْمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَتِثُوثِ (۴)

وَ تَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ الْمَنْفُوشِ (۵) فَأَمَّا مَنْ ثَقُلَتْ مَوْازِينَهُ (٦)

فَهُوَ في عبِشَةٍ رُاضِيَةٍ (٧)

وَ أَمُّا مَٰنْ خَفَّتْ مَوْازينُهُ (٨)

فَأُمُّهُ هَاوِيَةً (٩) وَ مَا أَذْرَاكَ مَا هِيَةً (١٠)

نَارٌ خَامِيَةٌ (١١)

ا\_آن واقعهٔ كوبنده.

۲\_چه واقعهٔ کوبندهای؟

٣ ـ و تو چه مى دانى كه آن حادثهٔ كوبنده چيست؟

۴\_ روزی که مردم مانند پروانه پراکنده میشوند.

۵-و كوه ها همچون پشم رنگ شده حلاجي ميگردد.

۶\_ اما کسی که میزان عملش سنگین باشد.

۷-پس او در زناگی خوشی خواهد بود.

٨ و اما كسي كه ميزان عملش سبك باشد،

۹\_پس جایگاهش در هاویه است.

۱۰ ـ و تو چه میدانی که هاویه چیست؟

۱۱ ـ هاویه آتشی سوزنده و گدازنده است.

﴿ الْقَارِعَةُ \* مَا الْقَارِعَةُ \* وَ مَا أَدْرَاكَ مَا الْقَارِعَةُ \* خداوند قارعه را به خاطر هول و هراسش تكرار كرده تا مروم با شنيدن آن فزع و ناله كنند.

﴿ يَوْمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَبْثُوثِ \* وَ تَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ الْمَنْفُوشِ \* فرمود: ﴿ عَهِنَ ﴾ به معناى پشم است.

﴿ فَأَمَّا مَنْ ثَقُلَتْ مَوْ ازِينُهُ ﴾ يعنى از حسنات سنگين باشد.

﴿ فَهُو فِي عِيشَةٍ رَاضِيَةٍ \* وَ أَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوْ ازِينُهُ \* از حسنات سبك باشد. ﴿ فَأُمُّهُ هَاوِيَةً ﴾ فرمود: از فرق سرش به سوى آتش پرتاب مىشود.

سپس فرمود: ﴿وَ مَا أَدْرُاكَ﴾ ای محمد ﴿مَا هِـيَهُ ﴾ یـعنی هـاویه (آتش) چیست؟ سپس فرمود: ﴿نَارٌ حَامِیَةٌ ﴾ هاویه آتشی سوزاننده و گدازنده است. ا

١. تفسير صافي، ج ٧، ص ٥٤١؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٣٤٩

# تفسير سورة تكاثر



۱۰۲ – سـورهٔ تکـاثر در مکـه

نــازل شـده و دارای ۸ آیــه

است.



أَلَهٰاكُمُ النَّكَائُرُ (١) حَتَٰى زُرْتُمُ الْمَقَٰابِرَ (٢)

كَلاُّ سَوْفُ تَعْلَمُونَ (٣)

ثُمَّ كَلاَّ سَوْفَ تَعْلَمُونَ (۴) كَلاَّ لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيُقَبِنِ (۵)

> لَتَرَوُنَّ الْجَحِيمَ (٦) ثُمَّ لَتَرَوُنَّها عَيْنَ الْيَقْبِنِ (٧)

ثُمَّ لَتُسْمُلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ (٨)

۱ ـ تفاخر و افزون طلبی شما را به خود مشغول ساخت.
 ۲ ـ تا آنجا که به ملاقات قبرها رفتید.

۳\_چنین نیست، به زودی میدانید.

۲\_ سپس چنین نیست، به زودی می دانید.

٥-چنين نيست، اگر به طور يقين مى دانستيد.

۶\_حتماً شما جهنم را خواهید دید.

٧ ـ سپس با چشم يقين أن را خواهيد ديد.

﴿ حَتَّى زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ﴾ برای چه مردگان را نیز میشمارید و بر تعداد آنها خر میکنید.

﴿لَتَرَوُنَّ الْجَحِيمَ ﴾ يعني به ناچار بايد دوزخ را ببينيد.

﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ يعنى از ولايت ؛ و دليل بر آن اين آيه است: ﴿ وَ قِفُو هُمْ إِنَّهُمْ مَسْوَّلُونَ ﴾ يعنى از ولايت.

جمیل از امام صادق الله وایت کرده که گفت: به آن حضرت عرضه داشتم معنای آیه ﴿لَتُسْتَلُنَّ یَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِیمِ ﴾ چیست؟ فرمود: این امت از نعمت الله اهل بیت معصومینش باز خواست می شوند. ا

# تفسير سورة عصر



۱۰۳ – سـورهٔ عـصر در مکـه

نــازل شـده و دارای ۳ آیــه



وَ الْعَصْرِ (١)

إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفي خُسْرِ (٢)

إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَ تَوْاصَوْا بِالْحَقِّ وَ تَوْاصَوْا بِالصَّبْرِ (٣) السَّبْرِ (٣) السَّارِ الصَّارِ الصِّارِ الصَّارِ الصَامِيلِ الصَامِلِي الصَامِيلِ الْعَامِيلِ الصَامِيلِ الصَامِيلِ الصَامِيلِ الصَامِيلِ الصَامِيلِ الصَامِيلِ الصَامِيلِيلِ الصَامِيلِ الصَامِيلِ الصَامِيلِ الصَّامِيلِ الصَامِيلِ الصَامِيلِ الصَامِيلِ الصَامِيلِ الصَامِيلِ الصَامِيلِ الصَامِيلِ ا

۲ \_ هماناکه انسان در حسران و زیان است.

۳\_ مگر کسانی که ایمان آوردند و عمل صالح انجام دادند و یکدیگر را به
 حق و صبر و شکیبایی سفارش کردند.

﴿وَ الْعَصْرِ ۞ إِنَّ الْإِنْسُانَ لَفِي خُسْرٍ﴾

﴿ و العصر ﴾ قسم است و جوابش ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ ﴾ ميباشد.

امام صادق النَّالِا اين سوره را اينطور قرائت مى كردند: «وَ الْعَصْرِ إِنَّ الْإِنْسُانَ لَفِي خُسْرٍ و أَنه فيه إلى آخر الدهر إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ و أَتمروا بالتقوى و أَتمروا بالصبر». \

عبد الرحمن بن كثير از امام صادق التلا روايت مى كند كه در معناى آية ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخاتِ وَ تَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَ تَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَ تَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَ تَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ فرمود:

خداوند متعال در این جمله اهل صفوت و خالص از خلق خود را استثناء کرده است ؛ هنگامی که فرمود: ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ مگر آنهائی که به ولایت امیرالمؤمنین علی النَّ ایمان بیاورند ﴿و تَواصَوا بِالْحَقِّ ﴾ و بر ذریهٔ و بر فرزندانشان آن ولایت را توصیه نموده و به صبر و بردباری دستور دهند. ا



بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۲۱۴ و ج ۳۶، ص ۱۸۳ و ج ۶۴، ص ۵۹؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۵۰؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۶۶۶

# تفسير سورة همزه



۱۰٤ – سورهٔ هـمزه در مکـه

نــازل شــده و دارای ۹ آیــه



وَيْلٌ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ (١)

الَّذِي جَمَعَ مَالاً وَ عَدَّدَهُ (٢)

يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدَهُ (٣) كَلاَّ لَيُنْبَدِّنَ فِي الْحُطَمَةِ (۴)

وَ مَا أَدْرَاكَ مَا الْحُطَمَةُ (۵)

نَارُ اللَّهِ الْمُوقَدَةُ (٦)

الَّتِي تَطَّلِعُ عَلَى الْأَفْئِدَةِ (٧)

إِنَّهَا عَلَيْهِمْ مُؤْصَدَةً (٨)

في عَمَدٍ مُمَدِّدَةٍ (٩)

۱ ـ وای بر هر عيبجوی مسخره گر.

۲ ـ همان کس که مال زیادی جمع کرده و میشمارد.

۳\_آیا میپندارد که مالش همیشگی و ابدی است؟

۲\_چنین نیست، به زودی در حطمه انداخته شود.

۵\_و تو چه می دانی که حطمه چیست؟

٤\_ آتش بر افروختهٔ الهي است.

۷- آتشی که شرارهاش از دلها شعلهور میشود.

٨\_ همانا كه اين آتش آنها را احاطه كرده است.

٩ ـ در ستونهایی بلند و طولانی.

﴿ وَيْلٌ لِكُلِّ هُمَزَةٍ ﴾ كسى كه بر مردم عيب و ايراد گرفته و فقراء را تحقير مىكند.

﴿ لُمَزَةٍ ﴾ این کلمه به کسی اطلاق می شود که با سر و گردن خود ژست می گیرد، و چون فقیری و یا سائلی را ببیند ناراحت می شود.

﴿ الَّذِي جَمَعَ مَالاً وَ عَدَّدَهُ ﴾ يعني ميشمارد و سر جايش ميكذارد.

﴿ يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدَهُ ﴾ خيال ميكند كه مالش دائمي بوده و باقي خواهد ود.

﴿ كَلاَّ لَيُتْبَذَنَّ فِي الْحُطَمَةِ ﴾ منظور از ﴿الحطمة ﴾ آتشي است كه هر چيزي را ميسوزاند.

﴿ وَ مَا أَدْرَاكَ ﴾ اى محمد. ﴿ مَا الْحُطَمَةُ ۞ نَارُ اللَّهِ الْمُوقَدَةُ ۞ الَّتِي تَطَلِعُ عَلَى الْأَفْئِدَةِ ﴾ بر دلها شعله مى زند.

ابوذر غفاری الله فرموده: به متکبرین دو چیز را بشارت دهید، یکی اینکه به سینه هایشان داغ بگذارند و دیگر اینکه پشتشان را بر زمین بکشند.

﴿إِنَّهَا عَلَيْهِمْ مُؤْصَدَةً ﴾ آتش دوزخ همهٔ اهل دوزخ را فرا مي گيرد.

﴿ فِي عَمَدٍ مُمَدَّدَةٍ ﴾ يعنى وقتى كُنده و زنجيرها بر آنان استوار مى گردد به خدا سو گند كه پوستشان را مى خورد [ به خدا سو گند كه آن دائمى و ابدى است ] ا

١. نورالثقلين، ج ٥، ص ٤٩٧؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ٣٨٣؛ تفسير صافي، ج ٧، ص ٥٥١

# تفسير سورة فيل



۱۰۵ – سورهٔ فیل در مکه نازل

شده و دارای ۵ آیه است.



أَكُمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفَيلِ (١)

أَكُمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ في تَصْلبلِ (٢)

وَ أَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْراً أَبْابِيلَ (٣) تَرْمِيهِمْ بِحِجْارَةٍ مِنْ سِجِّيلِ (۴)

فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفِ مَأْكُولِ (٥)

۱ ـ آیا ندیدی که پروردگارت با اصحاب فیل (سپاه ابرهه) چه کرد؟

۲\_آیا مکر و حیله آنها را در گمراهی قرار نداد؟

۳\_و برای هلاکت آنها پرندگانی گروه گروه فرستاد.

۴ \_ که با سنگهای سجیل (دوزخی) آنها را سنگباران میکردند.

۵\_یس آنها را همچون علفی خرد شده و متلاشی قرار داد.

﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ اى محمد آيا مى دانى؟ ﴿ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ ﴾

دربارهٔ پادشاه حبشه نازل شده هنگامی که با فیل آمد تا کعبه را خراب کنند، چون به نزدیکی در مسجد رسید، عبدالمطلب به فیل فرمود: آیا میدانی به کجا میروی؟

فيل با سرش گفت: نه!

عبدالمطلب گفت: تو را آوردهاند تا كعبه خانهٔ خدا را خراب كنى، آيا اين كار را مىكنى؟

فیل با سرش گفت: نه!

پادشاه حبشه تلاش و کوشش نمود تا فیل داخل مسجد شود، فیل از داخل شدن بر مسجد خودداری کرد، پس با شمشیر بر او حمله کردند و آن را تکه تکه نمودند پس خداوند بر آنها نازل فرمود: ﴿طَیْراً أَبْابِیلَ ﴾ گروهی بعد از گروهی می آمدند.

﴿ تَرْمِيهِمْ بِحِجْارَةٍ مِنْ سِجِّيلٍ ﴾ با هر پرنده ای سه سنگ بود که یکی در منقار و دو تا نیز در چنگال هایشان بود و آنها بر بالا سر حبشیان می آمدند و سنگ را رها می کردند و بر سرشان اصابت کرده و از پائینشان در می آمد و بدن هایشان از هم می پاشید. و حالشان چنان بود که خداوند می فرماید: ﴿ فَجَعَلَهُمْ كُعَصُفُ مِ مَا كُولٍ ﴾ همچو كاهی كه چهار پایان آن را خورده و فضله انداخته باشند.

امام صادق النَّا فرمود: آنهایی که از احمحاب فیل گرفتار مرض جدری ا شدند اولین کسانی بودند که به این مرض مبتلا گردیدند. ۲

٢. بحارالانوار، ج ١٥، ص ١٣٢ ؛ تفسير صافي، ج ٧، ص ٥٥٣ ؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٥٧٥

۱. جدری مرضی است که مردم در مدت عمر یک بار به آن مبتلا میگردند. عکرمه گوید:
 جدری مرضی است که لشگر ابرهه به آن مبتلا شدند. زخم در بدن.

# تفسير سورة قريش



۱۰۶ – سورهٔ قریش در مکـه

نــازل شــده و دارای ٤ آيـه



لِإِيلاٰفِ قُرَيْشِ (١)

ساخت.

إِيلاَفِهِمْ رِحْلَةَ الشُّنَّاءِ وَ الصَّيْفِ (٢)

فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هٰذَا الْبَيْنِ (٣) الَّذِي أَطْعَمَهُمْ مِنْ جُوعِ وَ آمَنَهُمْ مِنْ خَوْفٍ (۴)

۱\_ (کیفر اصحاب فیل) به خاطر این بود که قریش با هم الفت بگیرند.
 ۲\_ الفتشان در سفرهای زمستان و تابستان باشد.

۳\_پس (به شکرانهٔ این دوستی) باید پروردگار این خانه را عبادت کنند.

۱\_پس ربه سدرانه این دوستی باید پرورده و بن ما رسبه خطرات ایمن ۴\_ همان کسی که آنها را از گرسنگی طعام داد و از ترس و خطرات ایمن

﴿لِإِللْفِ قُرَيْشٍ \* إِللْفِهِمْ ابن سوره درباره قريش نازل شده است، چون قريش معاششان از دو سفر تابستانی و زمستانی به يمن و شام تامين می شد، از مکه پوست و محصولات دريايی و کالاهایی که در ساحل دريا پياده می شده از قبيل فلفل و امثال آن را بار می کردند و به شام می بردند، و در شام جامه و آرد خالص و حبوبات، خريداری می کردند، و همين مسافرت باعث می شد و حدت و الفتی در بينشان بر قرار گردد، هر وقت به يکی از اين دو

سفر می رفتند یکی از بزرگان قریش را رئیس خود می کردند، و زندگیشان از این راه تامین می شد. بعد از آنکه خدای تعالی رسول گرامیش را مبعوث فرمود مردم قریش بی نیاز از سفر شدند، چون از اطراف حجاز مردم رو به آن جناب نهاده، هم آن حضرت را زیارت می کردند، و هم خانه خدا را، و لذا خداوند در این سوره می فرماید: ﴿فَلْیَعْبُدُوا رَبَّ هٰذَا الْبَیْتِ ﴿ الَّذِي أَطْعَمَهُمْ مِنْ جُوعٍ ﴾ پس رب این خانه را بپرستند، که ایشان را از گرسنگی نجات داد، و دیگر احتیاج ندارند به شام بروند، ﴿وَ آمَنهُمْ مِنْ خَوْفٍ ﴾ یعنی از ترس راهزنان در امان هستند. ا



تفسیر برهان، ج ۸ ص ۳۹۳؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۵۹؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۶۷۶

# تفسير سورة ماعون



۱۰۷ – سورهٔ ماعون در مکـه

نــازل شـده و دارای ۷ آیــه



أَ رَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ (١)

فَذٰلِكَ الَّذِي يَدُعُّ الْيَتِهِمَ (٢)

وَ لَا يَخُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكَبِينِ (٣) فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ (۴)

الَّذينَ هُمْ عَنْ صَلاٰتِهِمْ شَاهُونَ (۵)

الَّذِينَ هُمْ يُزاؤُنَ (٦)

وَ يَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ (٧)

۱\_آیا دیدی کسی که روز جزا را تکذیب میکرد؟

۲\_این همان کسی است که یتیم را با خشم میراند.

٣\_و (ديگران را) بر اطعام مسكين ترغيب نميكند.

۲\_پس وای بر حال نماز گزاران.

۵ کسانی که در نمازشان سهل انگاری میکنند.

ع\_همان كساني كه ريا ميكنند.

٧ و ديگران را از احسان و انفاق منع ميكنند.

﴿ أَ رَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ ﴾ اين آيه در باره ابوجهل و كفار قريش نازل

شده است.

﴿فَذٰلِكَ الَّذِي يَدُعُّ الْيَتِيمَ ﴾ يعنى او را از حقش مانع مى شود.

﴿ وَلَا يَحُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِينِ ﴾ يعنى هيچ رغبتى به اطعام مسكين ندارد. ١

﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاَتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ يعنى كسانى كه به طور كلى نماز را ترك كردهاند زيرا هر انسانى در نمازش سمه مىكند و آن را بعضى اوقات به جانمى آورد.

امام صادق النَّالِ فرمود: منظور تاخير نماز از اول وقت و بدون عذر است. آ ﴿ الَّذِينَ هُمْ يُرُاؤُنَ ﴾ آنچه كه انجام مى دهند.

﴿ وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ ﴾ مانند چراغ و آتش و خمیر و شبیه آن که مردم بدان احتیاج دارند. و در روایتی دیگر آمده است یعنی خمس و زکات. ۳

١. بحار الانوار، ج ٩، ص ٢٥٣

٢. وسائل الشيعه، ج ٢، ص ١٢٤

مستدرک الوسائل، ج ۱۲، ص ۴۳۶؛ بحار الانوار، ج ۷۲، ص ۴۵؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۶۱؛ نور الثقلین، ج ۵، ص ۶۷۷؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۳۹۵

# تفسير سورة كوثر



۱۰۸ – سـورهٔ کـوثر در مکـه

نــازل شـده و دارای ۳ آیـه



إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ (١) فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَ انْحَرْ (٢)

إِنَّ شَانِنَكَ هُوَ الْأَبْتَرُ (٣) ١ ـ همانا ما بر توكوثر را عطا كرديم.

۲\_پس برای پروردگارت نماز بخوان و قربانی نما.

٣\_ همانا دشمن تو مقطوع النسل و ابتر است.

﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ ﴾ كوثر نهرى در بهشت است كه خداوند عوض از پسرش ابراهيم به پيامبر عَيْرَاللهُ داده است.

در روایت است که رسول خدا می ارد مسجد شد که عمرو بن العاص و حکم بن ابی العاص در آنجا بودند، عمرو گفت: ای ابا ابتر ؛ در زمان جاهلیت مردی که فرزند نداشت به او ابتر (نسلش بریده شده و منقطع) می گفتند، سپس عمرو گفت: من محمد را ناراحت کردم پس خداوند بر رسولش نازل فرمود: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوْثَرَ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ إِنَّ شَانِئَكَ ﴾ یعنی عمرو که تو را ناراحت کرد.

﴿ هُوَ الْأَبْتَرُ ﴾ يعني نه ديني براي او است و نه نسبي. ١

بحارالانوار، ج ۱۷، ص ۲۰۹ و ج ۳۳، ص ۱۶۳ ؛ تفسیر برهان، ج ۸ ص ۴۰۵ ؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۶۵ ؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۶۵ ؛ نورالثقلین. ج ۵، ص ۶۸۳



# تفسير سورة كافرون



۱۰۹ – سورهٔ کافرون در مکه

نازل شده و دارای ۶ آیـه



قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ (١)

لأأَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ (٢)

وَلاٰ أَنْتُمْ غَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ (٣)

وَ لاٰ أَنَّا غَابِدٌ مَا عَبَدُتُمْ (۴) وَ لاٰ أَنَّتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ (۵)

لَكُمْ دَيِنْكُمْ وَلِيَ دَيِنِ (٦)

1\_بگو: ای کافران .

۲\_من نمی پرستم آنچه راکه شما می پرستید.

٣\_و شما نيز عبادت نكنيد أنجه راكه من عبادت ميكنم.

۴\_و من آنچه را که شما عبادت میکنید هرگز عبادت نمیکنم.

۵\_و شما نیز آنچه راکه من عبادت میکنم عبادت نخواهید کرد.

۶\_دین (آئین) شما برای شما و دین (آئین) من برای من.

#### ﴿قُلْ يُا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾

ابن ابى عمير روايت كرده كه ابو شاكر از ابى جعفر احول از قول خداوند ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ \* لا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ \* وَ لا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ \* وَ لا أَنَا عَابِدٌ مَا عَبَدْتُمْ ﴿ وَ لَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴾ سؤال کرد، که مگر یک سخنگوی حکیم اینطور حرف میزند که در یک سطر مطلبی را دوبار بگوید و تکرار کند؟

ابی جعفر احول جوابی از این اشکال نداشت. پس به ناچار به مدینه رفت و از امام صادق الله پرسید، حضرت فرمود: سبب نزول این سوره و تکرار مطلبش این بود که قریش به رسول خدا تَیکی گفتند: یک سال تو خدایان ما را عبادت کن و یک سال ما خدای تو را، بازیک سال تو خدایان ما را عبادت کن و عبادت کن و یک سال ما خدای تو را، خدای تو را، بازیک سال تو خدایان ما را عبادت کن و یک سال ما خدای تو را، خدای تعالی در پاسخشان عین سخن آنان را یعنی تکرار مطلب را بکار برد، آنها گفته بودند یک سال تو خدایان ما را عبادت کن در پاسخ فرمود: ﴿قُلْ یَا أَیُّهَا الْکَافِرُونَ لاَ أَعْبُدُ ما تَعْبُدُونَ ﴾ آنها گفته بودند و یک سال ما خدای تو را عبادت می کنیم، در پاسخ فرمود: ﴿وَلاٰ أَنْ تُمْ عُابِدُونَ ما را عبادت کن، در پاسخ فرمود: ﴿وَلاٰ أَنْ عُابِدُ ما عَبَدْ تُمْ ﴾، آنها گفته بودند و یک سال ما خدای تو را در فرمود: ﴿وَلاٰ أَنْ عَابِدُ ما عَبَدْ تُمْ ﴾، آنها گفته بودند و یک سال ما خدای تو را در پاسخشان فرمود: ﴿وَلاٰ أَنْ عُابِدُ ونَ ما أَعْبُدُ لَکُمْ دِینُکُمْ وَلِیَ دِینِ ﴾.

ابو جعفر احول وقتی این پاسخ را شنید نزد ابو شاکر رفت، و جواب را به او گفت، ابو شاکر گفت: این جواب را شنر از حجاز بدینجا حمل کرده است. امام صادق این هر وقت این سوره را قرائت می کردند سه بار می فرمودند: دین من اسلام است. ۲

١. بحارالانوار، ج ٩. ص ٢٥٣

بحار الانوار، ج ۸۹ ص ۳۴۰؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۷۰؛ نور الثقلین، ج ۵، ص ۶۸۸؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۴۰۹

## تفسير سورة نصر



۱۱۰ – ســورهٔ نـصر در مکـه

(مدینه) نازل شده و دارای ۳

آیه است.



إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَ الْفَتْحُ (١)

وَ رَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ في دين اللَّهِ أَفْوَاجاً (٢)

فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَ اسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوْاباً (٣)

۱\_ هنگامی که یاری خداوند و پیروزی فرا رسد.

۲ ـ و مردم را ببینی که گروه گروه وارد در دین الهی می شوند.

۳\_پس پروردگارت را تسبیح و حمدکن و از او طلب آمرزش کس که او توبه یذیر است.

#### تاكيدپيامبر ﷺ برولايت حضرت على ﷺ

﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَ الْفَتْحُ ﴾

فرمود: این سوره در حجة الوداع در منی نازل شده است. هنگامی که این سوره نازل شد رسول خدا می این سوره نازل شد رسول خدا می آن فرمودند: در این سوره خبر مرگ من است پس به مسجد خیف با جمیع مردم رفتند و فرمودند: خداوندیاری کند کسی را که گفتار مرا بشنود و آن را در دل جای دهد ونگه دارد و به کسی که نشنیده برساند چه بسا کسی که پیام رسان است خود به آنچه که ابلاغ می کند دانا

نیست و چه بسا کسی که پیام را میرساند از خود او داناتر است یعنی ممکن است کسانی باشند که از پیام رسان مطلب را بهتر درک کنند. کسی که چنین دستوری را به بافهمتر از خود منتقل می کندسه چیز است که دل مرد مسلمان در آنها دغلی روا نمی دارد و کینه ورزی نمی کند. اول کار خالص برای خداوند است بدون ریا میباشد، دوم خیر اندیشی برای پیشوایان و رهبران مسلمین، سوم همراه با جماعت مسلمانان، زیرا دعوت جامعهٔ مسلمانان فرا گیرنده است هر آنکه را در دنبال آنان باشد ؛ ای مردم دو چیز را در میان شما سجا می گذارم چیزی را که اگر چنگ به آن زنید هر گز گمراه نشوید و هر گز نلغزید و آن چیز یکی کتاب خداوند متعال است و دیگری عترت من که اهل بیت من هستند پس بدرستی که خبر داده مرا خدای لطیف دانا که آن دو چیز هر گز از یکدیگر جدا نخواهند شد تا آنکه بر من بر لب حوض کوثر وارد شوند مانند این دو انگشت من - و بعد ازین میان دو انگشت سبابهٔ خود جمع کردند پس فرمودند که - من نمیگویم که آنها مانند این دو انگشت من هستند - و جمع كردند ميان سبابه خود و وسطى - تا آنكه فضيلت داشته باشد يكي بر ديگري چنانچه انگشت و سطی در طول بر انگشت سیایه زیادتی دارد. ا

١. بحارالانوار، ج ٢٧، ص ٤٨؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٤٩٠؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٢١٢

# تفسير سورة لهب



۱۱۱ – ســورهٔ لهب در مکـه

نازل شده و دارای ۵ آیه



تَبَّتْ يَدٰا أَبِي لَهَبٍ وَ تَبُّ (١)

مَا أَغْنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ وَ مَا كَسَبَ (٢) سَيَصْلَىٰ نَاراً ذَاتَ لَهَبِ (٣)

وَ امْرَأَتُهُ حَمَٰالَةَ الْحَطَبِ (۴) في جبدِها حَبْلٌ مِنْ مَسَدِ (۵)

ا \_ بريده باد دو دست ابولهب.

۲\_نه مال و ثروتش به حالش نفعی بخشید و نه آنچه که بدست آورده بود.

۳\_به زودی وارد آتشی شعلهور میشود.

۴\_و نیز همسرش که هیزمکش (آتش دوزخ) است.

۵\_ در گردنش طنابی از لیف خرما است.

﴿ تَبَّتْ يَدُا أَبِي لَهَبٍ ﴾ يعنى ابو لهب زيان ديد، هنگامى كه قريش را در دارالندوه جمع كرد و با آنها بر كشتن محمد رسول خدا مَنْ الله بيعت بست، او مردى ثروتمند بود. پس خداوند فرمود: ﴿ مَا أَغْنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ وَ مَاكَسَبَ \* سَيَصْلَىٰ نَاراً ذَاتَ لَهَبِ ﴾ يعنى آتش او را در بر مىگيرد و مىسوزاند.

﴿ حَمَّالَةَ الْحَطَّبِ ﴾ يعنى آتش عناد و دشمنى كفار را بر عليه رسول خدا عَلَيْ شعله ور مىكرد.

﴿فِي جِيدِها ﴾ يعنى در كردن او.

﴿حَبْلٌ مِنْ مَسَدٍ ﴾ يعنى ريسمانى از آتش است.

اسم ابو لهب عبد مناف بود پس خداوند او را «مناف» کنیه داد زیرا «مناف» بتی بود که آن را عبادت میکردند. ا

مرزق ترور المعادية

۱. تفسیر برهان، ج ۸ ص ۴۱۵؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۷۶؛ نورالثقلین، ج ۵، ص ۶۹۸

### تفسير سورة اخلاص



۱۱۲ – سورهٔ اخلاص در مکه

نازل شده و دارای ۵ آیه

است.



قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ (١)

اللَّهُ الصَّمَدُ (٢)

لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ (٣)

وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ (۴) ۱\_بگو: اوست خداوندی یکانه و نکتا.

٢ - خداوندي كه (از همه) بي نياز است (و همهٔ عالم به او نيازمند).

٣ ـ نزاده و زاده هم نشده است.

۲\_و برای او شبیه و همانندی نیست.

﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ يعنى او خداوند يكانه است.

سبب نزول این سوره این بود که یهود نزد رسول خدا ﷺ آمده و گفتند نسبت پروردگارت را برای ما بگو، خداوند این سوره را نازل فرمود: ﴿قُلْ هُوَ اللّٰهُ أَحَدُ اللّٰهُ الصَّمَدُ لَمْ یَلِدْ وَ لَمْ یُولَدْ وَ لَمْ یَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدُ ﴾

و معنى كلمة ﴿ أَحَدُ ﴾ يكي از صفات خداونداست.

همچنانکه رسول خدا عَمَالَهُ فرمود: الله نوری است که تاریکی ندارد و علمی است که جهل و نادانی در آن راه ندارد. ﴿الصَّمَدُ ﴾ يعنى مدخلي در آن نيست.

﴿لَمْ يَلِدْ ﴾ يعنى حادث نشده است.

﴿ وَ لَمْ يُولَدُ وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدُ ﴾ برای او کفو و شبیه و شریک و یار و یاوری نیست.

ابن عباس گوید که قریش در مکه به پیامبر عَیْ اللهٔ گفتند: پروردگارت را برای ما توصیف کن تا او را شناخته و عبادتش کنیم. پس خداوند تبارک و تعالی بر پیامبر عَیْریی این سوره را نازل فرمود: ﴿ قُلْ هُوَ الله أَحَدٌ ﴾ یعنی غیر تقسمیم است، تجزیه پذیر نیست، کُنهش قابل توصیف نمی باشد، تعدد نمی پذیرد، کم و زیاد نمی شود.

﴿اللّٰهُ الصَّمَدُ ﴾ سيادت و شرافت به او ختم مي شود، اهل آسمانها و زمين براي برآورده شدن حوائجشان به او نيازمند هستند.

﴿لَمْ يَلِدْ ﴾ از او به دنيا نيامده است نه غُزير همچنانکه يهود ميگويند که لعن و غضب الهي بر آنها باد، نه مسيح همچنانکه نصاري ميگويند که خشم و غضب الهي بر آنها باد، نه خورشيد و ماه و ستارهها همچنانکه مجوس ميگويند که لعن و غضب الهي بر آنها باد، و نه ملائکه همچنانکه کفار قريش که لعنت الهي بر آنها باد ميگويند.

﴿ وَلَمْ يُولَدُ ﴾ نه در صلب جا داشته و نه در ارحام بوده و نه از چیزی بود و نه از چیزی بود و نه از چیزی بود و نه از چیزی که بوده آفریده شده است.

﴿ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾ شبیه و مانند و همتائی برای او نیست و به کنهش احدی از مخلوقاتش نمی رسد و اگر چه از فضیلت الهی برخوردار و مقام خیلی عالی داشته باشد. ا

۱. تفسیر برهان، ج ۸ ص ۴۳۴

## تفسير سورة فلق



۱۱۳ – سـورهٔ فـلق در مکـه

نازل شده و دارای ۵ آیه

است.



قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ (١)

مِنْ شَرُّ مَا خَلَقَ (٢)

وَ مِنْ شَرَّ غَاسِقِ إِذَا وَقَبَ (٣)

وَ مِنْ شَرِّ النَّفَاثَاتِ فِي الْعُقَدِ (۴) ﴿

وَ مِنْ شَرِّ خَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ (۵)

۱ ـ بگو: پناه میبرم به پروردگار فروزندهٔ صبح.
 ۲ ـ از شر آنچه که آفریده است.

۳\_و از شرّ شب تار هنگامی که هجوم بیاورد.

۴\_و از شرّ افسونگران که با سحر و افسون در گرهها بدمند.

۵\_و از شرّ حسود بد خواه هنگامی که حسد بورزد.

﴿قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ فلق چاهی در جهنم است که اهل جهنم از شدت حرارت آن به دنبال پناهگاهی میگردند، از خداوند میخواهد که نفس بکشد، چون نفس میکشد از شدت حرارت آن جهنم میسوزد ؛ و در آن چاه صندوقی از آتش است که اهل آن چاه از شدت حرارت آن صندوق به خدا پناه

میبرند و در آنجا شش نفر از مردم اولین و شش نفر از آخرین است ؛ اما شش نفر از اولین عبارتند از:

۱ \_قابیل پسر آدم که برادرش را کشت؛

۲ ـ نمرود که حضرت ابراهیم را در آتش افکند؛

٣ ـ فرعون است؛

۴ ـ سامري است كه گوساله را ساخت؛

۵-کسی است که بنی اسرائیل را از دین موسی بر گردانید؛

۶ - همان شخص است که نصاری را از دین و طریقه حضرت عیسی باز داشت.

و شش نفر آخرین عبار تنداز: اولی و دومی و سومی و معاویه و ذوالثدیین رئیس خوارج نهروان و ابن ملجم قاتل امیرالمؤمنین الله میباشند.

﴿ وَ مِنْ شَرِّ غُاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴾ فسرمود: در چاه مى افتد و قابل رويت نمى باشد. ا

بحارالانوار، ج ٨، ص ٢٩۶ و ج ٣٠، ص ۴٠۶؛ نورالثقلين، ج ۵، ص ٧٢١؛ تفسير برهان، ج ٨، ص ٣٣٨

# تفسير سورة ناس



۱۱۶ – سـورهٔ نـاس در مکـه

(مدینه) نازل شده و دارای ۶

آیه است.



قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ (١)

مَلِكِ النَّاسِ (٢)

إلهِ النَّاسِ (٣)

مِنْ شَرِّ الْوَسْوَاسِ الْخَنَّاسِ (۴)

الَّذِي يُوَسُوشُ في صُدُورِ النَّاسِ (۵)

مِنَ الْجِنَّةِ وَ النَّاسِ (٦)

۱ ـ بگو: پناه مىبرم به پروردگار مردم،

۲\_به مالک مردم،

۳-به معبود مردم،

۴\_از شرّ وسوسهگر پنهانی.

۵\_ همانی که در سینه های مردم به وسوسه گری می پردازد.

ع \_ كه چه از جن باشد و يا از انسان.

﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾ و همانا آن پناه بردن به پروردگار مردم است.

﴿مَلِکِ النَّاسِ ﴾ إِلهِ النَّاسِ ﴾ مِنْ شَرّ الْوَسُواسِ الْخَنَّاسِ \* خناس اسم شيطانی است که در سينه های مردم می باشد و در آن وسوسه می کند و آنها را از کارهای خير مايوس می کند و وعدهٔ فقر به آنها می دهد و آنها را بر معاصى و کارهای زشت وا می دارد و آن قول خداوند است که فرمود: ﴿الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَ يَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ \* شيطان فقر را برای شما آماده می کند و شماها را به سوی فحشا امر می کند. \*

امام صادق الله فرمود: هیچ قلبی نیست مگر اینکه دو گوش دارد که در یکی ملکی مرشد و در دیگری شیطانی فریب دهنده قرار دارد، فرشته بر کارهای نیک و خیر امر میکند و شیطان از آن باز میدارد و همچنین از انسانها نیز شیطانی است که مردم را بر انجام معاصی وا میدارند و نیز شیطان از جن هم چنین میکند.

امام صادق الله فرمود: سبب نزول معوذتین این بود که رسول خدا الله الله ترسید (بیمار شد) پس جبرئیل با این دو سوره نازل شده و آن حضرت را تعویذ نمود. \*

ابن عباس در معنای آیهٔ ﴿مِنْ شَرِّ الْوَسُواسِ الْخَتَّاسِ ﴾ گوید: یعنی شیطان ملعون که در قلب آدمی است، برای او بینی مانند بینی خنزیر است، هنگامی که آدمی رو به دنیا و بر چیزهائی بیاورد که خداوند آن را دوست ندارد

۱. بقره، آیهٔ ۲۶۸

۲. تفسیر برهان، ج ۸ ص ۲۴۵

۳. بحارالانوار، ج ۶۰ ص ۲۴۵؛ تفسیر صافی، ج ۷، ص ۵۸۸؛ نورالثقلین، ج ۵. ص ۷۲۵؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۴۴۵
 تفسیر برهان، ج ۸، ص ۴۴۵

۴. بحارالانوار، ج ۸۹ ص ۳۶۳؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ۴۴۶

وسوسهاش میکند که بطرف آن برود و زمانی که ذکر خدا را میگوید تحریکش میکند که برگردد و ذکر خدا را نگوید. ا

﴿ الَّذِي يُوسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ﴾ سيس خبر مى دهد كه آن شيطان از جن و انس است. خداوند عز و جل فرمود: ﴿ مِنَ الْجِنَّةِ وَ النَّاسِ ﴾ يعنى از جن و انس است. ٢

ابو بکر حضرمی گوید به امام باقر المنظر عرض کردم: ابن مسعود معوذتین را از قرآن پاک می کرده است؟ فرمود: پدرم در این باره می فرمود: این کار را به رأی خود می کرده و گرنه آن دو از قرآن است. ۳

ابوبکر حضرمی گوید امام صادق ایک فرمودند: همانا رسول خدا الله علی الله فرمودند: ای علی قرآن در فلان جا است آن را بردار و منظمش بگردان و ضایع مگردان همچنانکه یهود تورات را ضایع کردند، علی الله آن را در پارچهای زرد رنگ جمع کرد و به خانهاش برد و فرمود: عبا بر دوشم نمی اندازم تا اینکه قرآن را جمع کنم، و کسی به دیدن آن حضرت می آمد و علی الله بدون عبا به پیشوازش می رفت تا اینکه قرآن را جمع کرد.

رسول خدا مَ الله فرمود: اگر مردم قرآن را همچنانکه نازل شده می خواندند دو نفر با هم اختلافی پیدا نمی کرد. أ

امام باقر المُثَلِيدِ فرمود: احدى از اين امت قرآن را جمع نكرد مگر وصى

مستدرک الوسائل، ج ۵، ص ۳۰۱؛ بحارالانوار، ج ۶۷، ص ۵۴

٢. بحارالانوار، ج ٤٠، ص ٢٤٤؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ٢٤٥

٣. تفسير برهان، ج ٨ ص ٢٤٤

۴. بحاراًلانوار، ج ٨٩ ص ۴٨؛ تفسير برهان، ج ٨ ص ۴٩٣؛ نورالثقلين، ج ٥، ص ٧٢۶

#### محمد عَلَيْبُولْهِ . أ

ابوبصير گويد از امام صادق النه شنيدم كه مى فرمود: همانا قرآن بازدارنده است و امر كننده، به بهشت امر مى كند و از آتش جهنم باز مى دارد، در آن محكم و متشابه است، بر محكمات قرآن ايمان آورده و بدان عمل مى شود و اما به متشابه قرآن ايمان آورده ولى بدان عمل نمى شود و آن قول خداوند است كه فرمود: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَ ابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَ مَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ الله وَ الرُّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَ ابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَ مَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ الله وَ الرُّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا ﴾ ، و آل محمد المَهِي راسخون در علم هستند. آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا ﴾ ، و آل محمد المَهَا في راسخون در علم هستند. آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا ﴾ ، و آل محمد المَهَا في راسخون در علم هستند. آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا ﴾ ، و آل محمد المَهَا في السخون در علم هستند. آ

امام صادق النافي فرمود: همانا قرآن روشنگر هر چیزی است و به خدا سوگند چیزی از نیاز بندگان فرو گذار نگرده که بندگان بدان نیاز مند باشند و تا آنجا که هیچ بنده ای نمی تواند بگوید کاش این هم در قرآن آمده بود مگر اینکه آن را هم خدا در قرآن آورده است. \*

تمام شد ترجمهٔ تفسیر قمی قرآن کریم در شب دوشنبه ساعت یک نیمهٔ شب مورخهٔ ۱۳۸۶/۵/۱ مطابق با ۱۸رجب المرجب ۱۴۲۸ از خداوند منان عاجزانه درخواست میکنم که آنی ما را از قرآن جدا نکند و همواره با قرآن بودن و با قرآن زندگی کردن را نصیب ما بگرداند، به حق قرآن ناطق آقا امیرالمومنین علی بن ابیطالبهای انشاء الله تعالی.

بحارالانوار، ج ۹۸ ص ۴۸؛ نورالثقلین، ج ۵ ص ۷۲۷

۲. کافی، ج ۲، ص ۴۰۱؛ تفسیر عیاشی، ج ۱، ص ۱۰

٣. بىحارالانوار، ج ٢٣، ص ١٩١ و ج ٨٩ ص ٨١

۴. کافی، ج ۱، ص ۵۹؛ بحار الانوار، ج ۸۸ ص ۸۱؛ تفسیر برهان، ج ۸، ص ۴۹۴

#### فهرست منابع

- علامه مجلسی، بحار الأنوار، ۱۱۰ جلد، مؤسسة الوفاء بیروت لبنان،
   ۱۴۰۴ هجری قمری
- ۲. ثقة الاسلام كليني، الكافي (اصول، فروع، روضة)، ٨ جلد، دار الكتب الإسلامية تهران، ١٣٤٥ هجرى شمسى
- ۳. شیخ صدوق، من لا یحضره الفقیه، ۴ جلد، انتشارات جامعه مدرسین
   قم، ۱۴۱۳ هجری قمری
- ۴. شیخ طوسی، التهذیب، ۱۰ جلد، دار الکتب الإسلامیه تهران، ۱۳۶۵ هجری شمسی
- ۵. شیخ حر عاملی، وسائل الشیعة، ۲۹ جلد، مؤسسه آل البیت علیهمالسلام
   قم، ۱۴۰۹ هجری قمری
- ۹. ابو منصور احمد بن على طبرسى، الإحتجاج، یک جلد، نشر مرتضى
   مشهد مقدس، ۱۴۰۳ هجرى قمرى
- ۷. شیخ مفید، الإختصاص، یک جلد، انتشارات کنگره جهانی شیخ مفید قم،
   ۱۴۱۳ هجری قمری

- ۸ حسن بن ابی الحسن دیلمی، إرشاد القلوب، دو جلد در یک مجلد،
   انتشارات شریف رضی، ۱۴۱۲ هجری قمری
- ۹. شیخ صدوق، الأمالي، یک جلد، انتشارات کتابخانه اسلامیه، ۱۳۶۲ هجری شمسی
- ۱۰ شیخ صدوق، التوحید، یک جلد، انتشارات جامعه مدرسین قم، ۱۳۹۸ هجری قمری (۱۳۵۷ شمسی)
- ۱۱. شیخ صدوق، الخصال، دو جلد در یک مجلد، انتشارات جامعه مدرسین قم، ۱۴۰۳ هجری قمری
- ۱۲. محمد بن حسن فتال نیشابوری، روضهٔ الواعظین، یک جلد، انتشارات رضی قم
- ۱۳ حاکم حسکانی، شواهد التنزیل، ۲ جلد، مؤسسه چاپ و نشر، ۱۴۱۱ هجری قمری
- ۱۴. ابن فهد حلى، عدة الداعى، يك جلد، دارالكتاب الاسلامى، ۱۴۰۷ هجرى قمرى
  - ١٥. شيخ صدوق، علل الشرائع، يك جلد، انتشارات مكتبة الداوري قم
- ۱۶. فرات بن ابراهیم کوفی، تفسیر فرات، یک جلد، مؤسسه چاپ و نشر، ۱۴۱۰ هجری قمری
- ۱۷. سید شرف الدین حسینی استرآبادی، تأویل الآیات الظاهرة، یک جلد، انتشارات جامعه مدرسین قم، ۱۴۰۹ هجری قمری

- ۱۸. محدث نوری، مستدرک الوسائل، ۱۸ جلد، مؤسسه آل البیت علیهم السلام قم، ۱۴۰۸ هجری قمری
- ۱۹. شیخ طوسی، الأمالي، یک جلد، انتشارات دارالثقافة قم، ۱۴۱۴ هـ جری قمری
- ۲۰. سید نعمت الله جزائری، قصص الأنبیاء ﷺ ، یک جلد، انتشارات
   کتابخانه آیت الله مرعشی قم، ۱۴۰۴ هجری قمری
- ۲۱. قطب الدین راوندی، قصص الأنبیاء الم ایک جلد، چاپ بنیاد پژوهشهای آستان قدس رضوی، ۱۴۰۹ هجری قمری
- ۲۲. شیخ صدوق، کمال الدین، ۲ جلد در یک مجلد، دار الکتب الإسلامیه قم، ۱۳۹۵ هجری قمری
- ۲۳. حسین بن سعید اهوازی، المؤمن، یک جلد، انتشارات مدرسه امام مهدی (عج) قم، ۱۴۰۴ هجری قمری
- ۲۴. ابن شهرآشوب مازندرانی، مناقب آل أبي طالب الله ، ۴ جلد، مؤسسه انتشارات علامه قم، ۱۳۷۹ هجری قمری
- ۲۵. امام على بن ابى طالب عليه السلام، نهج البلاغه، ١ جلد، انتشارات دار
   الهجره قم
- ۲۶. محمد بن حسن بن فروخ صفار، بصائر الدرجات، یک جلد، انتشارات
   کتابخانه آیت الله مرعشی قم، ۱۴۰۴ هجری قمری
- ٢٧. احمد بن محمد بن خالد برقى، المحاسن، يك جلد، دار الكتب الإسلامية

قم، ۱۳۷۱ هجری قمری

۲۸. شیخ صدوق، معانی الأخبار، یک جلد، انتشارات جامعه مدرسین قم،
 ۱۳۶۱ هجری شمسی

۲۹. ابوالفضل على بن حسن طبرسى، مشكاة الأنوار، يك جلد، كتابخانه
 حيدريه نجف اشرف، ۱۳۸۵ هجرى قمرى

۳۰. رضى الدين على بن يوسف حلى، العدد القوية، يك جلد، انتشارات كتابخانه آيت الله مرعشى قم، ١۴٠٨ هجرى قمرى

٣١. بحرانى سيد هاشم، البرهان في تفسير القرآن، تحقيق: قسم الدراسات
 الاسلامية موسسة البعثة – قم، بنياد بعثت تهران، سال چاپ: ١۴١۶ ق

۳۲. عروسی حویزی عبد علی بن جمعه، تفسیر نور الثقلین، تحقیق: سید هاشم رسولی محلاتی، انتشارات اسماعیلیان قم، سال چاپ: ۱۴۱۵ ق

٣٣. فيض كاشانى ملا محسن، تفسير الصافى، تحقيق: حسين اعلمى، انتشارات الصدر تهران، ١۴١٥ ق

۳۴. محمد بن مسعود عیاشی، تفسیر العیاشی، ۲ جلد، چاپخانه علمیه تهران، ۱۳۸۰ هجری قمری

۳۵. عماد الدین طبری، بشارة المصطفی، یک جلد، چاپ کتابخانه حیدریه نجف، ۱۳۸۳ هجری قمری

۳۶. حسین بن سعید اهوازی، الزهد، یک جلد، چاپ سید ابوالفضل حسینیان، ۱۴۰۲ هجری قمری

۳۷. محمد بن عمر کشی، رجال الکشی، ۱ جلد، انتشارات دانشگاه مشهد، ۱۳۴۸ هجری شمسی

٣٨. ابراهيم بن على عاملي كفعمى، البلد الأمين، يك جلد، چاپ سنگي

۳۹. قطب الدین راوندی، الدعوات، یک جلد، انتشارات مدرسه امام مهدی (عج) قم، ۱۴۰۷ هجری قمری

۴۰. سید علی بن موسی بن طاوس، فلاح السائل، یک جلد، انتشارات دفتر
 تبلیغات اسلامی قم

۴۱. شیخ طوسی، مصباح المتهجد، یک جلد، مؤسسه فقه الشیعه بیروت،
 ۱۴۱۱ هجری قمری

۴۲. ابراهیم بن علی عاملی کفعمی، المصباح، یک جلد، انتشارات رضی قم، ۱۴۰۵ هجری قمری

۴۳. ابن شهرآشوب مازندرانی، متشابه القرآن، ۲ جلد در یک مجلد، انتشارات بیدار، ۱۳۲۸ هجری شمسی

۴۴. تاج الدین شعیری، جامع الأخبار، یک جلد، انتشارات رضی قم، ۱۳۶۳ هجری شمسی

۴۵. شیخ مفید، الأمالي، یک جلد، انتشارات کنگره جهانی شیخ مفید قم،
 ۱۴۱۳ هجری قمری

۴۶. على بن عيسى إربلى، كشف الغمة، ٢ جلد، چاپ مكتبة بنى هاشمى تبريز، ١٣٨١ هجرى قمرى

۴۷. شهید ثانی، کشف الریبة، یک جلد، انتشارات مرتضوی، ۱۳۹۰ هجری قمری

۴۸. قطب الدین راوندی، فقه القرآن، ۲ جلد، انتشارات کتابخانه آیت الله
 مرعشی قم، ۱۴۰۵ هجری قمری

۴۹. سیدرضی، خصائص الأئمة الليك ، یک جلد، مجمع البحوث آستان قدس رضوی، ۱۴۰۶ هجری قمری

۵۰ ابن ابی الحدید معتزلی، شرح نهج البلاغة، ۲۰ جلد در ۱۰ مجلد، انتشارات کتابخانه آیت الله مرعشی قم، ۱۴۰۴ هجری قمری

۵۱. حسن بن ابی الحسن دیلمی، أعلام الدین، یک جلد، مؤسسه آل البیت الله قم، ۱۴۰۸ هجری قمری

۵۲. شیخ صدوق، ثواب الأعمال، یک جلد، انتشارات شریف رضی قم، ۱۳۶۴ هجری شمسی

۵۳. رضى الدين حسن بن فضل طبرسى، مكارم الأخلاق، يك جلد، انتشارات شريف رضى قم، ۱۴۱۲ هجرى قمرى

۵۴. على بن جعفر عليه ، مسائل على بن جعفر عليه ، يك جلد، مؤسسه آل البيت الميال قم، ۱۴۰۹ هجرى قمرى

۵۵. سید علی بن موسی بن طاوس، الأمان، یک جلد، مؤسسه آل البیت اللیک قم، ۱۴۰۹ هجری قمری

٥٥. ابن قولويه قمى، كامل الزيارات، يك جلد، انتشارات مرتضويه نجف

اشرف، ۱۳۵۶ هجری قمری

۵۷. ابن نما حلی، مثیر الأحزان، یک جلد، انتشارات مدرسه امام مهدی (عج) قم، ۱۴۰۶ هجری قمری

۵۸. سید علی بن موسی بن طاوس، اللهوف، یک جلد، انتشارات جهان تهران، ۱۳۴۸ هجری شمسی

۵۹. ابن طیفور احمد بن ابی طاهر، بلاغات النساء، یک جلد، انتشارات شریف رضی قم

۶۰. طباطبایی سید محمد حسین، المیزان فی تفسیر القرآن، دفتر انتشارات
 اسلامی جامعه ی مدرسین حوزه علمیه قم، ۱۴۱۷ ق





.